Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
(== Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.7308

ISLAM AND DEMOCRACY: A STUDY OF THE COMPATIBILITY OF
ISLAMIC POLITICAL THOUGHT WITH THE PRINCIPLES OF
MODERN DEMOCRACY

Islam dan Demokrasi: Studi Tentang Kompatibilitas Pemikiran Politik Islam Dengan
Prinsip-Prinsip Demokrasi Modern

Yogi Pangestu'a(*) Zulkarnain?

12 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

ay0gi0404213021@uinsu.ac.id
b zul karn@uisu.ac.id2

(*) Corresponding Author: Yogi Pangestu
y0gi0404213021@uinsu.ac.id

How to Cite: Yogi Pangestu & Zulkarnain (2026). Islam And Democracy: A Study Of The Compatibility Of Islamic Political

Thought With The Princieles Of Modern Democracz. doi: 10.36526/js.v3i2.7308
Abstract

Received : 20-11-2025 Islam has had a political tradition that emphasizes deliberation (shura), justice, equality, and
Revised :21-12-2025 the responsibility of leaders to the people, making it interesting to study in relation to modern
Accepted : 13-01-2026 democracy. This study aims to analyze the compatibility of Islamic political thought with the

principles of modern democracy. The research method used is a literature study with a

Keywords: descriptive-analytical and comparative approach to primary and secondary sources. The
Islam, results show that despite fundamental differences, particularly in the concept of God's
Demokrasi, sovereignty in Islam and the sovereignty of the people in democracy, there is common ground
Kompatibilitas through the reinterpretation of Islamic values, so that Islam and democracy can complement

each other in building a just, participatory, and civilized political system.

PENDAHULUAN

Islam dan demokrasi kerap dianggap bertentangan karena perbedaan dasar filosofis: Islam
berlandaskan hukum absolut yang bersumber dari Al-Quran dan Hadis serta dipahami mengatur
seluruh aspek kehidupan manusia, sementara demokrasi modern bertumpu pada prinsip
sekularisme, kedaulatan rakyat, dan kebebasan individu sebagai fondasi utama sistem politiknya
(Assyaukanie, 2021). Ketegangan konseptual ini muncul ketika prinsip demokrasi yang bersifat
fleksibel dan kontekstual bersinggungan dengan hukum Islam yang dipahami bersifat tetap, seperti
penerapan syariah, di satu sisi, serta kritik bahwa demokrasi modern kerap kurang mengakomodasi
nilai-nilai religius dalam praktik ketatanegaraan di sisi lain (El Fadl, 2004).

Meski demikian, sebagian pemikir Muslim kontemporer menolak anggapan ketidakcocokan
tersebut dan justru menekankan adanya keselarasan nilai-nilai inti antara Islam dan demokrasi,
seperti keadilan (al-‘adalah), musyawarah (shdra), dan orientasi pada kesejahteraan bersama
(maslahah ‘dmmah) (Burhani, 2021). Perdebatan mengenai relasi Islam dan demokrasi ini tidak
hanya bersifat teoretis, melainkan juga berimplikasi nyata terhadap dinamika politik di negara-negara
mayoritas Muslim yang berupaya mengintegrasikan aspirasi keagamaan dengan tuntutan sistem
politik modern dan demokratis (Mietzner, 2022).

Sebagai negara dengan mayoritas Muslim, Indonesia sering dijadikan contoh keberhasilan
dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam sistem demokrasi modern (Mietzner, 2022).
Dalam praktiknya, Indonesia telah menerapkan prinsip-prinsip demokrasi seperti pemilihan umum
yang bebas, pluralisme politik, dan kebebasan berpendapat, sambil tetap menghormati nilai-nilai
Islam yang hidup dalam budaya dan kehidupan masyarakat (Haris, 2021b). Pancasila sebagai dasar
negara berfungsi sebagai titik temu antara nilai-nilai religius dan prinsip-prinsip demokrasi, sehingga
membentuk kerangka inklusif yang menghargai keberagaman sekaligus mengakomodasi identitas

188


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695
mailto:yogi0404213021@uinsu.ac.id
mailto:zul.karn@uisu.ac.id2
mailto:yogi0404213021@uinsu.ac.id
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.7308

keislaman dalam kehidupan berbangsa dan bernegara (Kaelan, 2021). Hal ini tercermin dari peran
aktif partai-partai politik Islam, penerapan hukum syariah di beberapa wilayah, serta kontribusi
organisasi Islam besar seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah dalam memperkuat nilai-nilai
kebangsaan dan demokrasi (Maarif, 2021). Meski demikian, tantangan tetap ada, terutama dalam
menjaga keseimbangan antara nilai-nilai agama dan prinsip demokrasi di tengah dinamika sosial
dan politik yang terus berkembang (Shofan, 2019).

Meski Indonesia berhasil mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam sistem demokrasi,
ketegangan antara prinsip demokrasi modern seperti kebebasan individu, pluralisme, dan hak asasi
manusia dengan nilai-nilai politik Islam tertentu tetap menjadi tantangan yang nyata (Shofan, 2019).
Kebebasan individu yang dijunjung tinggi dalam demokrasi sering kali dipandang bertentangan
dengan nilai-nilai moral dan hukum syariah yang bersifat kolektif dan transendental (Shofan, 2019).
Pluralisme politik juga kerap dipersepsikan sebagai ancaman terhadap kemurnian ajaran Islam,
terutama dalam isu-isu yang melibatkan kelompok minoritas agama (Burhani, 2021). Selain itu,
prinsip universal hak asasi manusia, seperti kesetaraan gender dan kebebasan berkeyakinan, tidak
jarang berbenturan dengan interpretasi hukum Islam yang bersifat konservatif (Mulia, 2010).
Ketegangan ini menempatkan negara mayoritas Muslim seperti Indonesia pada posisi dilematis
dalam menyeimbangkan komitmen terhadap demokrasi modern dengan upaya mempertahankan
identitas religius yang menjadi karakter masyarakatnya (Mulia, 2010).

Kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan prinsip-prinsip demokrasi modern menjadi
salah satu isu yang kompleks dan menarik untuk dikaji (Haris, 2021a). Pada dasarnya, Islam memiliki
konsep-konsep normatif seperti sylra (musyawarah), keadilan (al-‘adalah), dan tanggung jawab
kolektif (mas'Tliyyah ijtima‘iyyah) yang secara substantif dapat diselaraskan dengan nilai-nilai
demokrasi modern, seperti partisipasi masyarakat, transparansi pemerintahan, dan
penyelenggaraan kekuasaan yang adil (El Fadl, 2004). Namun, tantangan muncul dalam penerapan
konsep-konsep tersebut, terutama terkait kedaulatan rakyat yang menjadi inti demokrasi modern,
yang terkadang dianggap bertentangan dengan kedaulatan Tuhan dalam hukum Islam (Panjaitan et
al., 2024). Kebebasan individu dan pluralisme politik sebagai prinsip demokrasi sering memicu
perdebatan ketika dikaitkan dengan batasan-batasan dalam hukum syariah di Indonesia, di mana
sejumlah studi menekankan pentingnya pemahaman nilai-nilai Islam dalam praktik demokrasi
nasional serta tantangan internalisasi unsur-unsur tersebut dalam budaya politik kontemporer
(Rohman, 2018).

Beragam pendekatan pemikiran politik Islam kontemporer, mulai dari konservatif hingga
progresif, menunjukkan bagaimana pemikiran Islam merespons demokrasi modern—termasuk
dalam hal pluralisme, kebebasan berpendapat, dan integrasi nilai Islam tanpa mengorbankan prinsip
dasar agama maupun demokrasi (Jufri, 2021). Isu penting dalam kajian politk modern adalah
pertanyaan apakah prinsip-prinsip politik Islam dapat diselaraskan dengan demokrasi tanpa
mengorbankan nilai fundamental dari keduanya, khususnya dalam konteks pluralisme politik
Indonesia sebagai negara mayoritas Muslim sekaligus negara demokrasi Dalam Islam, nilai-nilai
seperti keadilan, musyawarah (sydra), dan kesejahteraan masyarakat (maslahah) merupakan inti
dari tata kelola pemerintahan yang baik, yang secara substansial sejalan dengan prinsip-prinsip
demokrasi modern. Namun, tantangan muncul ketika demokrasi menekankan kebebasan individu,
kesetaraan gender, dan pluralisme, yang kerap berbenturan dengan interpretasi tertentu dalam
hukum syariah.

Beberapa pemikir politik Islam berpendapat bahwa melalui upaya rereinterpretasi ajaran
Islam secara kontekstual dan integrasi nilai-nilai dasar seperti keadilan dan musyawarah dalam
praktik demokrasi, prinsip-prinsip Islam dapat diadaptasi untuk mendukung demokrasi tanpa
kehilangan esensi religiusnya. Upaya ini menuntut pendekatan yang cermat agar tetap menjaga
keseimbangan antara penghormatan terhadap nilai-nilai agama dan penerapan sistem demokrasi
yang inklusif, terutama dalam konteks pluralitas masyarakat Indonesia sebagai negara demokrasi
berpenduduk mayoritas Muslim. Dengan demikian, penyesuaian tersebut dimungkinkan selama

189


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.7308

esensi fundamental Islam dan demokrasi tetap dijaga serta diterapkan secara bijaksana dalam
kehidupan bernegara (Yamani, 2021).

Kurangnya studi yang secara komprehensif membandingkan dan menganalisis
kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan prinsip-prinsip demokrasi modern, baik secara teoretis
maupun kontekstual, telah menciptakan kekosongan dalam literatur akademik (Ahnaf, 2021).
Sebagian besar kajian yang ada masih cenderung menyoroti salah satu aspek secara parsial, seperti
implementasi syariah atau penguatan nilai-nilai demokrasi, tanpa mengaitkan keduanya secara
sistematis dan mendalam (Umar, 2021). Padahal, pendekatan komparatif yang menyeluruh sangat
diperlukan untuk memahami bagaimana prinsip-prinsip politik Islam dan demokrasi modern dapat
saling melengkapi atau justru menimbulkan ketegangan dalam praktik ketatanegaraan di negara
mayoritas Muslim seperti Indonesia (Yunus, 2021).

Keterbatasan pendekatan tersebut menyebabkan banyak penelitian sebelumnya belum
mampu menawarkan kerangka konseptual atau model aplikatif yang relevan bagi kebutuhan
masyarakat Muslim dalam sistem demokrasi modern (Mulia, 2022). Oleh karena itu, penelitian ini
bertujuan untuk mengisi celah akademik tersebut dengan mengkaji kompatibilitas pemikiran politik
Islam dan demokrasi modern melalui pendekatan filosofis, politik, dan sosial secara terpadu (Qodir,
2023).

Sebagai negara dengan mayoritas Muslim, Indonesia dianggap berhasil mengintegrasikan
nilai-nilai Islam dalam sistem demokrasi yang berkembang. Dalam prakteknya, Indonesia mampu
menggabungkan prinsip-prinsip demokrasi seperti kebebasan berpendapat, partisipasi politik, dan
pemilihan umum yang bebas dengan nilai-nilai Islam yang mengedepankan musyawarah, keadilan
sosial, dan tanggung jawab kolektif (Ahmidi & Juliandi, 2024). Pancasila sebagai dasar negara
memainkan peran penting dalam menciptakan keseimbangan antara keduanya, dengan
menekankan nilai-nilai seperti ketuhanan yang maha esa, kemanusiaan yang adil dan beradab, serta
keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia. Meskipun demikian, tantangan tetap ada dalam
menjaga harmoni antara penerapan prinsip demokrasi yang inklusif dan pemahaman konservatif
tentang syariah, yang memerlukan kebijakan dan interpretasi yang bijaksana agar nilai-nilai
keduanya tetap bisa berjalan selaras.

Beberapa penelitian terkait Islam dan demikrasi yakni; Islam and Democracy: Muslim
Intellectual Responses oleh (Amir & Rahman, 2025), Hasil penelitian menunjukkan adanya
perkembangan pemikiran yang mencoba menjembatani dan menetapkan hubungan normatif antara
demokrasi dan prinsip Islam seperti shura, serta keberagaman pandangan dari tokoh-tokoh tersebut
dalam memahami kompatibilitasnya. Menakar Kemungkinan Demokrasi yang Islamik, oleh
(Dermawan et al., 2019), Hasil penelitian menunjukkan bahwa demokrasi Islami dapat dijadikan
jembatan dalam diskursus kompatibilitas Islam dan demokrasi, namun model ini bukan representasi
tunggal dari Islam, melainkan salah satu pilihan interpretatif di antara banyak kemungkinan lain.
Sedangkan penelitian ini fokus ke kesesuaian pemikiran politik Islam dengan prinsip prinsip
demokrasi modern.

Penelitian ini menganalisis kompatibilitas pemikiran politik Islam (seperti syura, keadilan
sosial, dan kedaulatan Tuhan) dengan prinsip demokrasi modern (partisipasi publik, kebebasan
individu, transparansi), mencari titik temu yang memungkinkan keduanya saling melengkapi. Meski
terdapat potensi keselarasan, tantangan utama terletak pada rekonsiliasi kedaulatan rakyat versus
kedaulatan Tuhan, serta isu kebebasan beragama, HAM, dan kesetaraan gender yang kerap
berbenturan dengan interpretasi hukum Islam tertentu. Penelitian bertujuan mengidentifikasi
adaptasi elemen Islam yang relevan (misalnya syura sebagai partisipasi, keadilan sebagai hak asasi)
dalam kerangka demokrasi sekuler, tanpa mengorbankan esensi kedua sistem, untuk menciptakan
model pemerintahan inklusif yang mengintegrasikan nilai religius dan tuntutan politik modern.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library
research). Data dikumpulkan melalui studi literatur dari berbagai sumber primer dan sekunder,

190


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.7308

seperti Al-Qur'an, Hadis, karya-karya pemikir politik Islam klasik dan kontemporer, serta literatur
mengenai teori dan praktik demokrasi modern. Analisis dilakukan dengan metode deskriptif-analitis
dan komparatif, yaitu mendeskripsikan prinsip-prinsip politik Islam kemudian membandingkannya
dengan prinsip-prinsip demokrasi modern. Selanjutnya dilakukan interpretasi untuk menemukan titik
temu dan perbedaan mendasar antara keduanya, sehingga dapat ditarik kesimpulan mengenai
kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan demokrasi modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Penelitian ini menemukan bahwa hubungan antara Islam dan demokrasi merupakan topik
yang kompleks sekaligus dinamis. Secara normatif, Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi politik
karena ajarannya tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan Tuhan (habl min Allah), tetapi
juga mengatur hubungan antar manusia (habl min al-nas), termasuk dalam tata kelola kekuasaan.
Prinsip-prinsip dasar dalam politik Islam seperti musyawarah (sydra), keadilan (‘adl), persamaan
(musawah), dan amanah kepemimpinan menunjukkan adanya keselarasan dengan prinsip-prinsip
demokrasi modern, seperti partisipasi politik, supremasi hukum, persamaan warga negara di
hadapan hukum, dan akuntabilitas kekuasaan (Burhani, 2021).

Namun demikian, titik perbedaan paling mendasar antara keduanya terletak pada masalah
kedaulatan. Demokrasi modern berlandaskan asas popular sovereignty, yaitu kedaulatan berada di
tangan rakyat, sehingga rakyatlah yang menjadi sumber legitimasi utama dari sebuah pemerintahan.
Sebaliknya, dalam kerangka hukum dan tata negara Islam, kedaulatan mutlak hanya dimiliki oleh
Tuhan (hakimiyyah Allah), sedangkan manusia, termasuk penguasa, hanyalah pelaksana amanah
yang terikat pada hukum syariat dan berfungsi sebagai pengelola urusan publik sesuai
prinsip-prinsip keadilan (al-'adl) dan maslahah. Perbedaan konseptual inilah yang seringkali
menimbulkan kesan bahwa Islam dan demokrasi adalah dua sistem yang saling berlawanan dan
tidak kompatibel, terutama ketika kedaulatan rakyat yang menjadi ciri khas demokrasi liberal
dipandang oleh sebagian kalangan sebagai upaya menggeser kedaulatan llahi yang menjadi basis
legitimasi pemerintahan dalam Islam (Hamdi R. & Arrazi, 2024).

Meski demikian, kajian literatur menunjukkan bahwa terdapat ruang kompromi yang
memungkinkan keduanya dipertemukan. Banyak pemikir Muslim kontemporer, seperti Yusuf al-
Qaradawi, Rachid Ghannouchi, dan Nurcholish Madjid, menekankan bahwa kedaulatan Tuhan tidak
meniadakan peran rakyat dalam menentukan jalannya pemerintahan (Madijid, 1999). Justru, konsep
kedaulatan Tuhan dimaksudkan agar kekuasaan tidak jatuh ke tangan absolutisme penguasa,
karena pemimpin dalam Islam wajib tunduk pada prinsip syariat yang menegakkan keadilan. Dalam
konteks ini, partisipasi rakyat, pemilihan umum, serta mekanisme pengawasan kekuasaan dapat
dipandang sebagai instrumen praktis untuk menjalankan nilai-nilai syura dalam kehidupan modern.

Selain itu, prinsip hak asasi manusia dalam demokrasi modern memiliki irisan yang kuat
dengan ajaran Islam mengenai persamaan (musawah). Islam menegaskan bahwa semua manusia
setara di hadapan hukum Allah, tanpa memandang ras, etnis, maupun status sosial. Hal ini relevan
dengan prinsip demokrasi yang menjamin kesetaraan hak warga negara. Dengan demikian,
demokrasi dapat menjadi wadah aktualisasi nilai-nilai keadilan dan persamaan yang ditekankan
Islam, selama tidak bertentangan dengan batasan syariat (Rahardjo, 1996).

Hasil penelitian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip hak asasi manusia dalam demokrasi
modern memiliki kesesuaian yang signifikan dengan ajaran dasar Islam, khususnya konsep
persamaan (musawah). Dalam pemikiran politik Islam, persamaan manusia ditegaskan melalui
prinsip bahwa seluruh umat manusia memiliki kedudukan yang sama di hadapan hukum Allah, tanpa
pembedaan ras, etnis, maupun status sosial. Prinsip ini sejalan dengan demokrasi modern yang
menjamin kesetaraan hak dan kewajiban seluruh warga negara di hadapan hukum. Oleh karena itu,
demokrasi dapat dipahami sebagai instrumen politk yang memungkinkan aktualisasi nilai-nilai
keadilan, persamaan, dan perlindungan hak asasi manusia yang juga ditekankan dalam ajaran
Islam, sepanjang pelaksanaannya tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat.

191


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.7308

Lebih lanjut, hasil penelitian menemukan bahwa ketegangan antara Islam dan demokrasi
dalam praktik politik kontemporer tidak bersumber pada pertentangan substansial antara ajaran
Islam dan prinsip demokrasi, melainkan lebih disebabkan oleh perbedaan pola interpretasi dan
praktik politik umat Islam. Kelompok Islam yang cenderung menggunakan pendekatan tekstualis
umumnya menolak demokrasi dengan alasan historis dan ideologis, yakni karena demokrasi
dipandang sebagai produk Barat yang tidak memiliki legitimasi dalam tradisi politik Islam (Mubarak,
2022). Sebaliknya, kelompok Islam yang menggunakan pendekatan kontekstualis memandang
demokrasi sebagai mekanisme universal yang bersifat prosedural dan dapat diisi dengan nilai-nilai
Islam, seperti keadilan (al-‘adalah), musyawarah (shira), dan persamaan (musawah) (Umar, 2022).

Dengan pendekatan kontekstual tersebut, penelitian ini sementara menyimpulkan bahwa
Islam dan demokrasi tidak harus dipandang sebagai dua sistem yang saling menegasikan,
melainkan dapat saling melengkapi. Islam memberikan fondasi etis dan normatif bagi terciptanya
pemerintahan yang berkeadilan, sementara demokrasi menyediakan instrumen praktis bagi
partisipasi rakyat, akuntabilitas kekuasaan, serta penegakan supremasi hukum. Integrasi keduanya
berpotensi melahirkan model tata pemerintahan yang tidak hanya demokratis, tetapi juga bermoral
dan berkeadaban (Syamsuddin, 2022).

Penelitian ini menunjukkan bahwa hubungan antara Islam dan demokrasi adalah topik yang
kompleks sekaligus dinamis. Secara normatif, Islam tidak terlepas dari dimensi politik karena
ajarannya tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan Tuhan (habl min Allah), tetapi juga
hubungan antar manusia (habl min al-nas), termasuk dalam tata kelola pemerintahan. Prinsip-prinsip
dasar politik Islam, seperti musyawarah (syara), keadilan (‘adl), persamaan (musawah), dan amanah
kepemimpinan, sejatinya memiliki kesesuaian dengan prinsip-prinsip demokrasi modern, termasuk
partisipasi politik, supremasi hukum, kesetaraan warga negara, dan akuntabilitas kekuasaan
(Auliasari & Achmad, 2025). Namun demikian, perbedaan paling mendasar antara Islam dan
demokrasi terletak pada masalah kedaulatan. Demokrasi modern menempatkan kedaulatan pada
rakyat (popular sovereignty), sehingga legitimasi pemerintah bersumber dari kehendak rakyat.
Sementara itu, dalam perspektif Islam, kedaulatan mutlak dimiliki oleh Tuhan (hakimiyyah Allah),
dan manusia, termasuk penguasa, hanya bertindak sebagai pelaksana amanah yang harus
menjalankan prinsip syariat dan menegakkan keadilan serta kemaslahatan masyarakat. Perbedaan
ini kerap menimbulkan anggapan bahwa Islam dan demokrasi adalah sistem yang bertentangan,
terutama karena kedaulatan rakyat dianggap berpotensi menyaingi kedaulatan Tuhan (Soraya et al.,
2025).

Meski begitu, kajian literatur menunjukkan adanya ruang kompromi antara keduanya.
Beberapa pemikir Muslim kontemporer, seperti Yusuf al-Qaradawi, Rachid Ghannouchi, dan
Nurcholish Madijid, menekankan bahwa kedaulatan Tuhan tidak menghapus peran rakyat dalam
menentukan arah pemerintahan. Justru, penekanan pada kedaulatan Tuhan berfungsi untuk
mencegah absolutisme penguasa, sehingga pemimpin tetap tunduk pada prinsip keadilan dan
amanah. Dalam konteks ini, mekanisme demokrasi seperti pemilu, partisipasi publik, dan
pengawasan pemerintah dapat dilihat sebagai wujud nyata prinsip sydra dalam kehidupan modern
(Zaman, 2019).

Selain itu, prinsip hak asasi manusia dalam demokrasi modern memiliki kesesuaian dengan
ajaran Islam, terutama terkait persamaan (musawah). Islam menegaskan bahwa semua manusia
setara di hadapan hukum Allah, tanpa membedakan ras, etnis, atau status sosial. Hal ini selaras
dengan prinsip demokrasi yang menjamin kesetaraan hak warga negara. Dengan demikian,
demokrasi dapat menjadi sarana untuk mewujudkan nilai-nilai keadilan dan persamaan yang juga
ditekankan dalam Islam, asalkan pelaksanaannya tidak bertentangan dengan batasan syariat
(Rohman et al., 2021). Penelitian ini menemukan bahwa ketegangan antara Islam dan demokrasi
lebih sering bersumber dari perbedaan cara interpretasi dan praktik politik. Kelompok yang bersikap
tekstual cenderung menolak demokrasi karena dianggap produk Barat tanpa legitimasi dalam tradisi
Islam. Sebaliknya, kelompok kontekstualis memandang demokrasi sebagai mekanisme universal

192


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.7308

yang bisa diisi dengan nilai-nilai Islam, seperti keadilan, musyawarah, dan persamaan (Firmansyah
etal., 2023).

Dengan pendekatan kontekstual, Islam dan demokrasi tidak harus dilihat sebagai dua
sistem yang saling meniadakan. Islam memberi landasan normatif dan etis bagi pemerintahan yang
adil, sedangkan demokrasi menyediakan instrumen bagi partisipasi rakyat, akuntabilitas, dan
penegakan hukum. Integrasi keduanya memungkinkan terciptanya model pemerintahan yang
demokratis sekaligus bermoral, beradab, dan berorientasi pada kemaslahatan masyarakat.
Akhirnya, kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa kompatibilitas Islam dan demokrasi sangat
bergantung pada kemampuan masyarakat dan pemimpin Muslim untuk melakukan reinterpretasi
ajaran politik Islam secara kontekstual, menyesuaikan prinsip normatif dengan realitas sosial dan
politik modern, tanpa mengurangi nilai-nilai inti Islam. Pendekatan ini membuka kemungkinan Islam
dan demokrasi bukan sekadar berdampingan, tetapi saling melengkapi dalam membangun tatanan
politik yang adil, partisipatif, dan berkeadaban. Lebih jauh, penguatan hubungan antara Islam dan
demokrasi menuntut peran aktif institusi keagamaan, intelektual Muslim, dan elit politik dalam
membangun kesadaran bahwa nilai-nilai keislaman dapat berkontribusi positif bagi penguatan
demokrasi (Effendy, 2021). Upaya ini sekaligus menjadi penangkal terhadap berkembangnya
pandangan eksklusif dan antidemokratis yang mengatasnamakan agama, serta mendorong
terbentuknya budaya politik yang inklusif, toleran, dan berkeadaban (Haris, 2021b).

Dalam praktiknya, demokrasi yang berlandaskan nilai-nilai Islam tidak cukup hanya
diwujudkan melalui simbolisasi agama dalam politik, tetapi harus tercermin dalam kebijakan publik
yang berpihak pada keadilan sosial, perlindungan kelompok rentan, serta penegakan hukum yang
tidak diskriminatif. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa substansi moral demokrasi lebih penting
daripada sekadar prosedur formal, sehingga nilai agama berfungsi sebagai sumber etika publik,
bukan alat legitimasi kekuasaan (Azhari, 2022). Selain itu, reinterpretasi ajaran politik Islam secara
kontekstual menjadi kebutuhan mendesak di tengah dinamika sosial-politik global yang terus
berubah. Pendekatan ini memungkinkan ajaran Islam tetap relevan dan responsif terhadap
tantangan demokrasi modern, seperti isu hak asasi manusia, pluralisme, dan kebebasan sipil, tanpa
kehilangan identitas normatifnya. Dengan demikian, Islam tidak ditempatkan sebagai ideologi
tandingan demokrasi, melainkan sebagai sumber nilai yang memperkaya praktik demokrasi itu
sendiri.

Berdasarkan temuan tersebut, dapat ditegaskan bahwa hubungan antara Islam dan
demokrasi bersifat dinamis dan terbuka untuk dikembangkan. Ketegangan yang muncul lebih
merupakan persoalan praksis dan interpretasi, bukan konflik ideologis yang bersifat mendasar
(Hadiz, 2018). Oleh karena itu, penguatan demokrasi di masyarakat Muslim, khususnya di Indonesia,
memerlukan pendekatan dialogis dan edukatif yang menekankan kesesuaian nilai-nilai Islam dengan
prinsip-prinsip demokrasi substantif. Dengan demikian, hasil dan pembahasan penelitian ini
menunjukkan bahwa integrasi Islam dan demokrasi bukan hanya memungkinkan secara teoritis,
tetapi juga relevan secara empiris dalam konteks negara-bangsa modern. Pendekatan kontekstual
membuka ruang bagi terwujudnya sistem politik yang tidak hanya demokratis secara prosedural,
tetapi juga adil, bermoral, dan berorientasi pada kemaslahatan umat, sebagaimana menjadi tujuan
utama ajaran Islam.

Pembahasan

Diskusi mengenai kompatibilitas Islam dan demokrasi pada dasarnya menuntut kita untuk
melihat bagaimana nilai-nilai dasar dalam Islam dapat diartikulasikan dalam ruang publik yang
demokratis. Sejumlah pemikir politik Islam kontemporer menegaskan bahwa problem utama relasi
Islam dan demokrasi tidak terletak pada ajaran Islam itu sendiri, melainkan pada cara umat Islam
menafsirkan hubungan antara agama dan politik dalam konteks negara modern. Hal ini sejalan
dengan pandangan yang menekankan pentingnya reinterpretasi ajaran Islam agar tetap relevan
dengan dinamika sosial-politik kontemporer. Dalam kerangka tersebut, prinsip sydra tidak lagi
dipahami secara sempit sebagai musyawarah dalam lingkup terbatas, melainkan sebagai

193


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.7308

mekanisme partisipasi politik yang lebih luas, yang dalam konteks modern dapat diwujudkan melalui
demokrasi perwakilan dan pemilihan umum. Dengan demikian, Islam dapat berfungsi sebagai
sumber nilai dan etika publik, sementara demokrasi berperan sebagai sistem prosedural untuk
menjamin terlaksananya nilai-nilai tersebut secara adil dan inklusif. Namun, dalam realitas politik
Indonesia, relasi Islam dan demokrasi masih menghadapi berbagai tantangan praksis.

Fenomena politik identitas berbasis agama yang menguat pasca Pilkada DKl Jakarta 2017
hingga Pemilu 2019 menunjukkan bahwa agama kerap digunakan sebagai instrumen mobilisasi
politik yang berpotensi memicu polarisasi sosial. Padahal, dalam perspektif etika politik Islam, politik
seharusnya diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan umum, bukan sekadar alat legitimasi
kepentingan kekuasaan jangka pendek. Selain itu, masih maraknya praktik korupsi yang melibatkan
elit politik, termasuk dari partai-partai berbasis Islam, menunjukkan adanya kesenjangan antara
idealitas Islam sebagai sumber moral politik dan praktik demokrasi yang berlangsung secara
pragmatis. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa kompatibilitas Islam dan demokrasi tidak hanya
bergantung pada konstruksi teoretis, tetapi juga pada komitmen aktor politik dan masyarakat dalam
mengaktualisasikan nilai keadilan, kejujuran, dan persamaan dalam praktik demokrasi sehari-hari.

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dipaparkan, penulis berpendapat bahwa hubungan
antara Islam dan demokrasi tidak dapat dilihat secara hitam-putih sebagai dua sistem yang saling
bertentangan. Dalam praktiknya, banyak nilai dasar dalam ajaran Islam yang justru sejalan dengan
prinsip-prinsip demokrasi modern. Konsep persamaan (musawah), keadilan (al-‘adalah), dan
musyawarah (shtira) menunjukkan bahwa Islam sejak awal telah mengenal nilai-nilai partisipasi dan
keadilan sosial yang menjadi inti dari demokrasi.

Menurut penulis, prinsip hak asasi manusia dalam demokrasi modern juga memiliki irisan
yang kuat dengan ajaran Islam. Islam menegaskan bahwa semua manusia memiliki kedudukan yang
sama di hadapan hukum Allah, sehingga tidak dibenarkan adanya diskriminasi berdasarkan ras,
suku, maupun status sosial. Hal ini sejalan dengan demokrasi yang menjamin kesetaraan hak warga
negara. Oleh karena itu, demokrasi dapat dipahami sebagai sarana untuk mewujudkan nilai-nilai
keadilan dan persamaan dalam kehidupan bernegara, selama penerapannya tidak bertentangan
dengan batasan-batasan syariat Islam.

Namun demikian, penulis melihat bahwa konflik antara Islam dan demokrasi yang sering
muncul lebih banyak disebabkan oleh perbedaan cara pandang dan penafsiran terhadap ajaran
Islam, bukan karena adanya pertentangan substansial antara keduanya. Sebagian kelompok Islam
yang menggunakan pendekatan tekstualis cenderung menolak demokrasi karena dianggap sebagai
sistem politik yang lahir dari tradisi Barat dan tidak memiliki dasar dalam Islam. Sementara itu,
kelompok yang menggunakan pendekatan kontekstualis memandang demokrasi sebagai sistem
yang bersifat prosedural dan terbuka, sehingga nilai-nilai Islam dapat diintegrasikan di dalamnya.

Penulis berpendapat bahwa sikap kontekstualis lebih relevan diterapkan dalam masyarakat
modern yang plural seperti Indonesia. Demokrasi tidak harus dipahami sebagai ideologi yang
menggantikan Islam, melainkan sebagai mekanisme politik yang dapat diisi dengan nilai-nilai Islami.
Dengan pendekatan ini, umat Islam tetap dapat menjaga identitas religiusnya sekaligus
berpartisipasi aktif dalam sistem demokrasi yang menjunjung tinggi keadilan, partisipasi, dan
kesejahteraan masyarakat.

Lebih lanjut, penulis menilai bahwa kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan demokrasi
modern sangat bergantung pada kemampuan umat Islam dalam melakukan reinterpretasi dan
rekontekstualisasi ajaran politik Islam. Reinterpretasi ini tidak dimaksudkan untuk mengubah ajaran
Islam, melainkan untuk menyesuaikan penerapannya dengan kondisi sosial, budaya, dan politik
yang terus berkembang. Dengan pendekatan yang bijak dan proporsional, Islam dan demokrasi tidak
hanya dapat berjalan berdampingan, tetapi juga saling memperkuat dalam mewujudkan sistem
politik yang adil, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

194


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.7308

PENUTUP

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan
bahwa Islam dan demokrasi pada dasarnya tidak memiliki pertentangan secara substansial.
Anggapan bahwa Islam dan demokrasi saling bertentangan lebih banyak dipengaruhi oleh
perbedaan dasar filosofis dan cara pandang terhadap sumber legitimasi kekuasaan, bukan pada
nilai-nilai dasarnya. Islam memiliki prinsip-prinsip fundamental seperti keadilan (al-‘adalah),
musyawarah (shirad), persamaan (musawah), dan kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah) yang
secara esensial sejalan dengan nilai-nilai demokrasi modern seperti partisipasi politik, perlindungan
hak asasi manusia, dan pemerintahan yang bertanggung jawab.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa konflik antara Islam dan demokrasi lebih banyak
terjadi pada tataran interpretasi dan praktik politik, bukan pada substansi ajaran Islam itu sendiri.
Perbedaan pandangan antara kelompok tekstualis dan kontekstualis dalam memahami demokrasi
menjadi faktor utama munculnya ketegangan. Kelompok tekstualis cenderung memandang
demokrasi sebagai sistem politik Barat yang tidak sesuai dengan Islam, sementara kelompok
kontekstualis melihat demokrasi sebagai mekanisme politik yang bersifat universal dan dapat diisi
dengan nilai-nilai Islam. Dalam konteks Indonesia sebagai negara mayoritas Muslim, demokrasi
telah terbukti dapat berjalan berdampingan dengan nilai-nilai Islam. Pancasila sebagai dasar negara
berperan penting sebagai titik temu antara nilai religius dan prinsip demokrasi, sehingga mampu
menciptakan sistem politik yang inklusif dan menghargai keberagaman. Peran aktif organisasi Islam,
partai politik Islam, serta partisipasi umat Islam dalam proses demokrasi menunjukkan bahwa nilai-
nilai Islam dapat berkontribusi positif dalam memperkuat demokrasi.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan
prinsip-prinsip demokrasi modern sangat bergantung pada kemampuan melakukan reinterpretasi
dan rekontekstualisasi ajaran Islam secara kontekstual tanpa menghilangkan nilai fundamentalnya.
Selama prinsip-prinsip dasar Islam dan demokrasi dijaga dan diterapkan secara proporsional,
keduanya tidak hanya dapat diselaraskan, tetapi juga saling melengkapi dalam membangun sistem
politik yang adil, demokratis, dan berorientasi pada kesejahteraan masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmidi, & Juliandi, D. (2024). Batasan Hak Atas Kebebasan Berpendapat Dalam Pemilu Sebagai
Bentuk Dari Perlindungan Hak Asasi Manusia. Jurnal Huma Betang Demokrasi, 1(1), 68.

Ahnaf, M. I. (2021). Demokrasi, Islam, dan Tantangan Kebhinekaan di Indonesia. Studia Islamika,
28(2), 245-268.

Amir, A.N., & Rahman, T. A. (2025). Democracy in the Framework of Shura: A Conceptual Study of
Contemporary Muslim Intellectual Thought. Journal of Islamic Thought and Philosophy, 4(1),
127-143. https://doi.org/10.15642/jitp.2025.4.1.127-143

Assyaukanie, L. (2021). Islam, Negara, dan Demokrasi: Pergulatan Pemikiran Politik Islam
Kontemporer. Prenadamedia Group.

Auliasari, V. R., & Achmad, M. (2025). Islam dan Demokrasi: Kajian Pemikiran Teologis dan Praktik
Politik di Indonesia. IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 352-366.
https://doi.org/10.59841/ihsanika.v3i1.2350

Azhari, F. (2022). Demokrasi Substantif dalam Perspektif Etika Politik Islam. Jurnal Al-Daulah, 11(2),
167-185.

Burhani, A. N. (2021). Islam dan Ruang Publik Demokrasi. Gramedia Pustaka Utama.

Dermawan, W., Affandi, R. N., & Alam, G. N. (2019). Menakar Kemungkinan Demokrasi yang Islamik.
Jurnal Hukumonline.Com, 100-125.
https://jurnal.hukumonline.com/a/60547f38829e94f0ed27b542/menakar-kemungkinan-
demokrasi-yang-islamik

Effendy, B. (2021). Islam, Demokrasi, dan Tantangan Kebangsaan Kontemporer. Jurnal Politik Islam,
13(1), 1-18.

El Fadl, K. A. (2004). Islam dan Tantangan Demokrasi. Ufuk Press. https://library.stik-ptik.ac.id

195


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.7308

Firmansyah, Riyani, W., & Putri, N. L. (2023). Prinsip Syura dalam Ketatanegaraan Indonesia.
Siyasah Jurnal Hukum Tatanegara, 3(1), 36—49. https://doi.org/10.32332/siyasah.v3i1.7209

Hadiz, V. R. (2018). Islamic Populism in Indonesia and the Middle East. Comparative Studies in
Society and History, 60(2), 418-448.

HamdiR., K., & Arrazi, M. (2024). Kesalapahaman Konsep Hakimiyah dalam Memahami Makna dari
Alguran Tentang Konsep Kedaulatan dan Legitimasi Pemerintah dalam Tata Negara Islam.
MADANIA:  Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan Islam, 14(1), 45-57.
https://doi.org/10.18592/SJHP.V2311.9626

Haris, S. (2021a). Demokrasi Indonesia di Tengah Tantangan Identitas. LP3ES, 11-23.

Haris, S. (2021b). Pemilu dan Demokrasi di Indonesia: Tantangan dan Dinamika Kontemporer.
LP3ES, 45-60.

Jufri, A. (2021). Masyarakat Madani dan Penguatan Demokrasi Politik Islam di Indonesia. Jurnal
llmiah AL-Jauhari: Jurnal Studi Islam, 5(2).

Kaelan. (2021). Pancasila sebagai Ideologi Terbuka dan Dinamis. Paradigma.

Maarif, A. S. (2021). Islam, Pancasila, dan Keindonesiaan. Maarif Institute.

Madjid, N. (1999). Islam: Doktrin dan Peradaban. PT Sapdodadi.

Mietzner, M. (2022). Demokrasi Indonesia dalam Ancaman Otoritarianisme. LP3ES.

Mubarak, M. Z. (2022). Islam Politik dan Tantangan Demokrasi di Indonesia. Jurnal Politik, 7(2), 233~
250.

Mulia, S. M. (2022). Hak Asasi Manusia, Demokrasi, dan Tafsir Keagamaan di Indonesia. Al-Jami‘ah:
Journal of Islamic Studies, 60(2), 327-349.

Mulia, S. Musda. (2010). Islam & Hak Asasi Manusia: Konsep dan Implementasi. Naufan Pustaka.

Panjaitan, I. B., Aulia, I., Apriliani, M. R., & Muhyi, A. A. (2024). Islam dan Demokrasi Perspektif Al-
Quran: Analisis Tafsir Maudhu'i. AlMaheer: Jurnal Pendidikan Islam, 2(01), 61-75.
https://doi.org/10.63018/jpi.v2i01.31.

Qodir, Z. (2023). Reinterpretasi Pemikiran Politik Islam dalam Konteks Demokrasi Indonesia. Jurnal
Maarif, 17(1), 45-63.

Rahardjo, M. D. (1996). Ensiklopedi Al-Qur'an : Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep Kunci (B.
M. Rachman, Ed.). Penerbit Paramadina & Jurnal Ulumul Qur'an.

Rohman, A. N. (2018). Internalisasi Nilai-Nilai Islam dalam Praksis Demokrasi di Indonesia. Jurnal
HIMMAH, 2(87), 1.

Rohman, Badruzzaman, A., & Huda, N. (2021). Masa Depan Demokrasi Islam di Indonesia. Sophist:
Jurnal Sosial Politik Kajian Islam Dan Tafsir, 2(2), 163-182.
https://doi.org/10.20414/sophist.v2i2.29.

Shofan, M. (2019). Populisme Islam dan Tantangan Demokrasi Islam di Indonesia. MAARIF, 14(1),
3-8. https://doi.org/10.47651/mrf.v14i1.30.

Soraya, |. |, Rahmaningsih, A. A, & Firmansyah. (2025). Konsep Demokrasi dalam
Ketatanegaraaan di Negara Muslim. Siyasah, 5(1), 93-108. https://doi.org/10.32332/9rpyqw61

Syamsuddin, D. (2022). Etika Politik Islam dan Tantangan Demokrasi Modern. Studia Islamika,
29(2), 203-220.

Umar, A. R. M. (2021). Islam dan Demokrasi di Indonesia: Antara Normativitas dan Praktik Politik.
Jurnal Politik, 7(1), 1-20.

Umar, A. R. M. (2022). Rekonstruksi Hubungan Islam dan Demokrasi dalam Perspektif Politik
Kontemporer. Jurnal Studia Islamika, 29(1), 45-67.

Yamani, A. Z. (2021). Pemilu di Indonesia dalam Perspektif Fikih Siyasah: Menjembatani Nilai-Nilai
Islam dan Sistem Demokrasi. Triwikrama: Jurnal llmu Sosial.

Yunus, N. R. (2021). Relasi Islam dan Demokrasi dalam Perspektif Ketatanegaraan Indonesia.
Jurnal Konstitusi, 18(3), 567-589.

Zaman, A. R. B. (2019). Syura dan Demokrasi dalam Perspektif Al-Quran (Telaah QS. Asy-Syura: 38 dan

Al-lmran:  159).  Jurnal  llmiah  Mahasiswa  Raushan  Fikr, 8(2), 149-162.

https://doi.org/10.24090/jimrf.v8i2.3064.

196


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

