
Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

188 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

ISLAM AND DEMOCRACY: A STUDY OF THE COMPATIBILITY OF 
ISLAMIC POLITICAL THOUGHT WITH THE PRINCIPLES OF  

MODERN DEMOCRACY 
 

Islam dan Demokrasi: Studi Tentang Kompatibilitas Pemikiran Politik Islam Dengan 
Prinsip-Prinsip Demokrasi Modern 

 
Yogi Pangestu1a(*) Zulkarnain2b 

 
12 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

 

a yogi0404213021@uinsu.ac.id  
b zul.karn@uisu.ac.id2  

 
(*) Corresponding Author: Yogi Pangestu 

yogi0404213021@uinsu.ac.id  
 

How to Cite: Yogi Pangestu & Zulkarnain (2026). Islam And Democracy: A Study Of The Compatibility Of Islamic Political 
Thought With The Principles Of Modern Democracy.                                                                       doi: 10.36526/js.v3i2.7308 

 Abstract 
Received : 20-11-2025 
Revised   : 21-12-2025 
Accepted : 13-01-2026 
 
Keywords:  
Islam,  
Demokrasi,  
Kompatibilitas 
 

Islam has had a political tradition that emphasizes deliberation (shura), justice, equality, and 
the responsibility of leaders to the people, making it interesting to study in relation to modern 
democracy. This study aims to analyze the compatibility of Islamic political thought with the 
principles of modern democracy. The research method used is a literature study with a 
descriptive-analytical and comparative approach to primary and secondary sources. The 
results show that despite fundamental differences, particularly in the concept of God's 
sovereignty in Islam and the sovereignty of the people in democracy, there is common ground 
through the reinterpretation of Islamic values, so that Islam and democracy can complement 
each other in building a just, participatory, and civilized political system. 

 
PENDAHULUAN 

Islam dan demokrasi kerap dianggap bertentangan karena perbedaan dasar filosofis: Islam 
berlandaskan hukum absolut yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis serta dipahami mengatur 
seluruh aspek kehidupan manusia, sementara demokrasi modern bertumpu pada prinsip 
sekularisme, kedaulatan rakyat, dan kebebasan individu sebagai fondasi utama sistem politiknya 
(Assyaukanie, 2021). Ketegangan konseptual ini muncul ketika prinsip demokrasi yang bersifat 
fleksibel dan kontekstual bersinggungan dengan hukum Islam yang dipahami bersifat tetap, seperti 
penerapan syariah, di satu sisi, serta kritik bahwa demokrasi modern kerap kurang mengakomodasi 
nilai-nilai religius dalam praktik ketatanegaraan di sisi lain (El Fadl, 2004).  

Meski demikian, sebagian pemikir Muslim kontemporer menolak anggapan ketidakcocokan 
tersebut dan justru menekankan adanya keselarasan nilai-nilai inti antara Islam dan demokrasi, 
seperti keadilan (al-‘adalah), musyawarah (shūrā), dan orientasi pada kesejahteraan bersama 

(maṣlaḥah ‘āmmah) (Burhani, 2021).  Perdebatan mengenai relasi Islam dan demokrasi ini tidak 

hanya bersifat teoretis, melainkan juga berimplikasi nyata terhadap dinamika politik di negara-negara 
mayoritas Muslim yang berupaya mengintegrasikan aspirasi keagamaan dengan tuntutan sistem 
politik modern dan demokratis (Mietzner, 2022). 

Sebagai negara dengan mayoritas Muslim, Indonesia sering dijadikan contoh keberhasilan 
dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam sistem demokrasi modern (Mietzner, 2022). 
Dalam praktiknya, Indonesia telah menerapkan prinsip-prinsip demokrasi seperti pemilihan umum 
yang bebas, pluralisme politik, dan kebebasan berpendapat, sambil tetap menghormati nilai-nilai 
Islam yang hidup dalam budaya dan kehidupan masyarakat (Haris, 2021b). Pancasila sebagai dasar 
negara berfungsi sebagai titik temu antara nilai-nilai religius dan prinsip-prinsip demokrasi, sehingga 
membentuk kerangka inklusif yang menghargai keberagaman sekaligus mengakomodasi identitas 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695
mailto:yogi0404213021@uinsu.ac.id
mailto:zul.karn@uisu.ac.id2
mailto:yogi0404213021@uinsu.ac.id
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

189 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

keislaman dalam kehidupan berbangsa dan bernegara (Kaelan, 2021). Hal ini tercermin dari peran 
aktif partai-partai politik Islam, penerapan hukum syariah di beberapa wilayah, serta kontribusi 
organisasi Islam besar seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah dalam memperkuat nilai-nilai 
kebangsaan dan demokrasi (Maarif, 2021). Meski demikian, tantangan tetap ada, terutama dalam 
menjaga keseimbangan antara nilai-nilai agama dan prinsip demokrasi di tengah dinamika sosial 
dan politik yang terus berkembang (Shofan, 2019). 

Meski Indonesia berhasil mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam sistem demokrasi, 
ketegangan antara prinsip demokrasi modern seperti kebebasan individu, pluralisme, dan hak asasi 
manusia dengan nilai-nilai politik Islam tertentu tetap menjadi tantangan yang nyata (Shofan, 2019). 
Kebebasan individu yang dijunjung tinggi dalam demokrasi sering kali dipandang bertentangan 
dengan nilai-nilai moral dan hukum syariah yang bersifat kolektif dan transendental (Shofan, 2019). 
Pluralisme politik juga kerap dipersepsikan sebagai ancaman terhadap kemurnian ajaran Islam, 
terutama dalam isu-isu yang melibatkan kelompok minoritas agama (Burhani, 2021). Selain itu, 
prinsip universal hak asasi manusia, seperti kesetaraan gender dan kebebasan berkeyakinan, tidak 
jarang berbenturan dengan interpretasi hukum Islam yang bersifat konservatif (Mulia, 2010). 
Ketegangan ini menempatkan negara mayoritas Muslim seperti Indonesia pada posisi dilematis 
dalam menyeimbangkan komitmen terhadap demokrasi modern dengan upaya mempertahankan 
identitas religius yang menjadi karakter masyarakatnya (Mulia, 2010). 

Kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan prinsip-prinsip demokrasi modern menjadi 
salah satu isu yang kompleks dan menarik untuk dikaji (Haris, 2021a). Pada dasarnya, Islam memiliki 
konsep-konsep normatif seperti syūrā (musyawarah), keadilan (al-‘adālah), dan tanggung jawab 
kolektif (mas’ūliyyah ijtimā‘iyyah) yang secara substantif dapat diselaraskan dengan nilai-nilai 
demokrasi modern, seperti partisipasi masyarakat, transparansi pemerintahan, dan 
penyelenggaraan kekuasaan yang adil (El Fadl, 2004). Namun, tantangan muncul dalam penerapan 
konsep-konsep tersebut, terutama terkait kedaulatan rakyat yang menjadi inti demokrasi modern, 
yang terkadang dianggap bertentangan dengan kedaulatan Tuhan dalam hukum Islam (Panjaitan et 
al., 2024). Kebebasan individu dan pluralisme politik sebagai prinsip demokrasi sering memicu 
perdebatan ketika dikaitkan dengan batasan‑batasan dalam hukum syariah di Indonesia, di mana 
sejumlah studi menekankan pentingnya pemahaman nilai‑nilai Islam dalam praktik demokrasi 

nasional serta tantangan internalisasi unsur‑unsur tersebut dalam budaya politik kontemporer 
(Rohman, 2018).   

Beragam pendekatan pemikiran politik Islam kontemporer, mulai dari konservatif hingga 
progresif, menunjukkan bagaimana pemikiran Islam merespons demokrasi modern—termasuk 
dalam hal pluralisme, kebebasan berpendapat, dan integrasi nilai Islam tanpa mengorbankan prinsip 
dasar agama maupun demokrasi (Jufri, 2021). Isu penting dalam kajian politik modern adalah 
pertanyaan apakah prinsip‑prinsip politik Islam dapat diselaraskan dengan demokrasi tanpa 
mengorbankan nilai fundamental dari keduanya, khususnya dalam konteks pluralisme politik 
Indonesia sebagai negara mayoritas Muslim sekaligus negara demokrasi Dalam Islam, nilai‑nilai 

seperti keadilan, musyawarah (syūrā), dan kesejahteraan masyarakat (maṣlaḥah) merupakan inti 

dari tata kelola pemerintahan yang baik, yang secara substansial sejalan dengan prinsip‑prinsip 
demokrasi modern. Namun, tantangan muncul ketika demokrasi menekankan kebebasan individu, 
kesetaraan gender, dan pluralisme, yang kerap berbenturan dengan interpretasi tertentu dalam 
hukum syariah.  

Beberapa pemikir politik Islam berpendapat bahwa melalui upaya rereinterpretasi ajaran 
Islam secara kontekstual dan integrasi nilai‑nilai dasar seperti keadilan dan musyawarah dalam 
praktik demokrasi, prinsip‑prinsip Islam dapat diadaptasi untuk mendukung demokrasi tanpa 
kehilangan esensi religiusnya. Upaya ini menuntut pendekatan yang cermat agar tetap menjaga 
keseimbangan antara penghormatan terhadap nilai‑nilai agama dan penerapan sistem demokrasi 
yang inklusif, terutama dalam konteks pluralitas masyarakat Indonesia sebagai negara demokrasi 
berpenduduk mayoritas Muslim. Dengan demikian, penyesuaian tersebut dimungkinkan selama 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

190 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

esensi fundamental Islam dan demokrasi tetap dijaga serta diterapkan secara bijaksana dalam 
kehidupan bernegara (Yamani, 2021). 

Kurangnya studi yang secara komprehensif membandingkan dan menganalisis 
kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan prinsip-prinsip demokrasi modern, baik secara teoretis 
maupun kontekstual, telah menciptakan kekosongan dalam literatur akademik (Ahnaf, 2021). 
Sebagian besar kajian yang ada masih cenderung menyoroti salah satu aspek secara parsial, seperti 
implementasi syariah atau penguatan nilai-nilai demokrasi, tanpa mengaitkan keduanya secara 
sistematis dan mendalam (Umar, 2021). Padahal, pendekatan komparatif yang menyeluruh sangat 
diperlukan untuk memahami bagaimana prinsip-prinsip politik Islam dan demokrasi modern dapat 
saling melengkapi atau justru menimbulkan ketegangan dalam praktik ketatanegaraan di negara 
mayoritas Muslim seperti Indonesia (Yunus, 2021).  

Keterbatasan pendekatan tersebut menyebabkan banyak penelitian sebelumnya belum 
mampu menawarkan kerangka konseptual atau model aplikatif yang relevan bagi kebutuhan 
masyarakat Muslim dalam sistem demokrasi modern (Mulia, 2022). Oleh karena itu, penelitian ini 
bertujuan untuk mengisi celah akademik tersebut dengan mengkaji kompatibilitas pemikiran politik 
Islam dan demokrasi modern melalui pendekatan filosofis, politik, dan sosial secara terpadu (Qodir, 
2023). 

Sebagai negara dengan mayoritas Muslim, Indonesia dianggap berhasil mengintegrasikan 
nilai-nilai Islam dalam sistem demokrasi yang berkembang. Dalam prakteknya, Indonesia mampu 
menggabungkan prinsip-prinsip demokrasi seperti kebebasan berpendapat, partisipasi politik, dan 
pemilihan umum yang bebas dengan nilai-nilai Islam yang mengedepankan musyawarah, keadilan 
sosial, dan tanggung jawab kolektif (Ahmidi & Juliandi, 2024). Pancasila sebagai dasar negara 
memainkan peran penting dalam menciptakan keseimbangan antara keduanya, dengan 
menekankan nilai-nilai seperti ketuhanan yang maha esa, kemanusiaan yang adil dan beradab, serta 
keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia. Meskipun demikian, tantangan tetap ada dalam 
menjaga harmoni antara penerapan prinsip demokrasi yang inklusif dan pemahaman konservatif 
tentang syariah, yang memerlukan kebijakan dan interpretasi yang bijaksana agar nilai-nilai 
keduanya tetap bisa berjalan selaras. 

Beberapa penelitian terkait Islam dan demikrasi yakni; Islam and Democracy: Muslim 
Intellectual Responses oleh (Amir & Rahman, 2025), Hasil penelitian menunjukkan adanya 
perkembangan pemikiran yang mencoba menjembatani dan menetapkan hubungan normatif antara 
demokrasi dan prinsip Islam seperti shura, serta keberagaman pandangan dari tokoh-tokoh tersebut 
dalam memahami kompatibilitasnya. Menakar Kemungkinan Demokrasi yang Islamik, oleh 
(Dermawan et al., 2019), Hasil penelitian menunjukkan bahwa demokrasi Islami dapat dijadikan 
jembatan dalam diskursus kompatibilitas Islam dan demokrasi, namun model ini bukan representasi 
tunggal dari Islam, melainkan salah satu pilihan interpretatif di antara banyak kemungkinan lain. 
Sedangkan penelitian ini fokus ke kesesuaian pemikiran politik Islam dengan prinsip prinsip 
demokrasi modern. 

Penelitian ini menganalisis kompatibilitas pemikiran politik Islam (seperti syura, keadilan 
sosial, dan kedaulatan Tuhan) dengan prinsip demokrasi modern (partisipasi publik, kebebasan 
individu, transparansi), mencari titik temu yang memungkinkan keduanya saling melengkapi. Meski 
terdapat potensi keselarasan, tantangan utama terletak pada rekonsiliasi kedaulatan rakyat versus 
kedaulatan Tuhan, serta isu kebebasan beragama, HAM, dan kesetaraan gender yang kerap 
berbenturan dengan interpretasi hukum Islam tertentu. Penelitian bertujuan mengidentifikasi 
adaptasi elemen Islam yang relevan (misalnya syura sebagai partisipasi, keadilan sebagai hak asasi) 
dalam kerangka demokrasi sekuler, tanpa mengorbankan esensi kedua sistem, untuk menciptakan 
model pemerintahan inklusif yang mengintegrasikan nilai religius dan tuntutan politik modern. 
 
METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library 
research). Data dikumpulkan melalui studi literatur dari berbagai sumber primer dan sekunder, 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

191 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

seperti Al-Qur’an, Hadis, karya-karya pemikir politik Islam klasik dan kontemporer, serta literatur 
mengenai teori dan praktik demokrasi modern. Analisis dilakukan dengan metode deskriptif-analitis 
dan komparatif, yaitu mendeskripsikan prinsip-prinsip politik Islam kemudian membandingkannya 
dengan prinsip-prinsip demokrasi modern. Selanjutnya dilakukan interpretasi untuk menemukan titik 
temu dan perbedaan mendasar antara keduanya, sehingga dapat ditarik kesimpulan mengenai 
kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan demokrasi modern. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil 

Penelitian ini menemukan bahwa hubungan antara Islam dan demokrasi merupakan topik 
yang kompleks sekaligus dinamis. Secara normatif, Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi politik 

karena ajarannya tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan Tuhan (ḥabl min Allāh), tetapi 

juga mengatur hubungan antar manusia (ḥabl min al-nās), termasuk dalam tata kelola kekuasaan. 

Prinsip-prinsip dasar dalam politik Islam seperti musyawarah (syūrā), keadilan (‘adl), persamaan 
(musāwah), dan amanah kepemimpinan menunjukkan adanya keselarasan dengan prinsip-prinsip 
demokrasi modern, seperti partisipasi politik, supremasi hukum, persamaan warga negara di 
hadapan hukum, dan akuntabilitas kekuasaan (Burhani, 2021). 

Namun demikian, titik perbedaan paling mendasar antara keduanya terletak pada masalah 
kedaulatan. Demokrasi modern berlandaskan asas popular sovereignty, yaitu kedaulatan berada di 
tangan rakyat, sehingga rakyatlah yang menjadi sumber legitimasi utama dari sebuah pemerintahan. 
Sebaliknya, dalam kerangka hukum dan tata negara Islam, kedaulatan mutlak hanya dimiliki oleh 

Tuhan (ḥākimiyyah Allāh), sedangkan manusia, termasuk penguasa, hanyalah pelaksana amanah 

yang terikat pada hukum syariat dan berfungsi sebagai pengelola urusan publik sesuai 
prinsip‑prinsip keadilan (al‑’adl) dan maslahah. Perbedaan konseptual inilah yang seringkali 
menimbulkan kesan bahwa Islam dan demokrasi adalah dua sistem yang saling berlawanan dan 
tidak kompatibel, terutama ketika kedaulatan rakyat yang menjadi ciri khas demokrasi liberal 
dipandang oleh sebagian kalangan sebagai upaya menggeser kedaulatan Ilahi yang menjadi basis 
legitimasi pemerintahan dalam Islam (Hamdi R. & Arrazi, 2024). 

Meski demikian, kajian literatur menunjukkan bahwa terdapat ruang kompromi yang 
memungkinkan keduanya dipertemukan. Banyak pemikir Muslim kontemporer, seperti Yusuf al-
Qaradawi, Rachid Ghannouchi, dan Nurcholish Madjid, menekankan bahwa kedaulatan Tuhan tidak 
meniadakan peran rakyat dalam menentukan jalannya pemerintahan (Madjid, 1999). Justru, konsep 
kedaulatan Tuhan dimaksudkan agar kekuasaan tidak jatuh ke tangan absolutisme penguasa, 
karena pemimpin dalam Islam wajib tunduk pada prinsip syariat yang menegakkan keadilan. Dalam 
konteks ini, partisipasi rakyat, pemilihan umum, serta mekanisme pengawasan kekuasaan dapat 
dipandang sebagai instrumen praktis untuk menjalankan nilai-nilai syura dalam kehidupan modern. 

Selain itu, prinsip hak asasi manusia dalam demokrasi modern memiliki irisan yang kuat 
dengan ajaran Islam mengenai persamaan (musawah). Islam menegaskan bahwa semua manusia 
setara di hadapan hukum Allah, tanpa memandang ras, etnis, maupun status sosial. Hal ini relevan 
dengan prinsip demokrasi yang menjamin kesetaraan hak warga negara. Dengan demikian, 
demokrasi dapat menjadi wadah aktualisasi nilai-nilai keadilan dan persamaan yang ditekankan 
Islam, selama tidak bertentangan dengan batasan syariat (Rahardjo, 1996). 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip hak asasi manusia dalam demokrasi 
modern memiliki kesesuaian yang signifikan dengan ajaran dasar Islam, khususnya konsep 
persamaan (musāwah). Dalam pemikiran politik Islam, persamaan manusia ditegaskan melalui 
prinsip bahwa seluruh umat manusia memiliki kedudukan yang sama di hadapan hukum Allah, tanpa 
pembedaan ras, etnis, maupun status sosial. Prinsip ini sejalan dengan demokrasi modern yang 
menjamin kesetaraan hak dan kewajiban seluruh warga negara di hadapan hukum. Oleh karena itu, 
demokrasi dapat dipahami sebagai instrumen politik yang memungkinkan aktualisasi nilai-nilai 
keadilan, persamaan, dan perlindungan hak asasi manusia yang juga ditekankan dalam ajaran 
Islam, sepanjang pelaksanaannya tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat. 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

192 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

Lebih lanjut, hasil penelitian menemukan bahwa ketegangan antara Islam dan demokrasi 
dalam praktik politik kontemporer tidak bersumber pada pertentangan substansial antara ajaran 
Islam dan prinsip demokrasi, melainkan lebih disebabkan oleh perbedaan pola interpretasi dan 
praktik politik umat Islam. Kelompok Islam yang cenderung menggunakan pendekatan tekstualis 
umumnya menolak demokrasi dengan alasan historis dan ideologis, yakni karena demokrasi 
dipandang sebagai produk Barat yang tidak memiliki legitimasi dalam tradisi politik Islam (Mubarak, 
2022). Sebaliknya, kelompok Islam yang menggunakan pendekatan kontekstualis memandang 
demokrasi sebagai mekanisme universal yang bersifat prosedural dan dapat diisi dengan nilai-nilai 
Islam, seperti keadilan (al-‘adalah), musyawarah (shūrā), dan persamaan (musāwah) (Umar, 2022). 

Dengan pendekatan kontekstual tersebut, penelitian ini sementara menyimpulkan bahwa 
Islam dan demokrasi tidak harus dipandang sebagai dua sistem yang saling menegasikan, 
melainkan dapat saling melengkapi. Islam memberikan fondasi etis dan normatif bagi terciptanya 
pemerintahan yang berkeadilan, sementara demokrasi menyediakan instrumen praktis bagi 
partisipasi rakyat, akuntabilitas kekuasaan, serta penegakan supremasi hukum. Integrasi keduanya 
berpotensi melahirkan model tata pemerintahan yang tidak hanya demokratis, tetapi juga bermoral 
dan berkeadaban (Syamsuddin, 2022). 

Penelitian ini menunjukkan bahwa hubungan antara Islam dan demokrasi adalah topik yang 
kompleks sekaligus dinamis. Secara normatif, Islam tidak terlepas dari dimensi politik karena 

ajarannya tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan Tuhan (ḥabl min Allāh), tetapi juga 

hubungan antar manusia (ḥabl min al-nās), termasuk dalam tata kelola pemerintahan. Prinsip-prinsip 

dasar politik Islam, seperti musyawarah (syūrā), keadilan (‘adl), persamaan (musāwah), dan amanah 
kepemimpinan, sejatinya memiliki kesesuaian dengan prinsip-prinsip demokrasi modern, termasuk 
partisipasi politik, supremasi hukum, kesetaraan warga negara, dan akuntabilitas kekuasaan 
(Auliasari & Achmad, 2025). Namun demikian, perbedaan paling mendasar antara Islam dan 
demokrasi terletak pada masalah kedaulatan. Demokrasi modern menempatkan kedaulatan pada 
rakyat (popular sovereignty), sehingga legitimasi pemerintah bersumber dari kehendak rakyat. 

Sementara itu, dalam perspektif Islam, kedaulatan mutlak dimiliki oleh Tuhan (ḥākimiyyah Allāh), 

dan manusia, termasuk penguasa, hanya bertindak sebagai pelaksana amanah yang harus 
menjalankan prinsip syariat dan menegakkan keadilan serta kemaslahatan masyarakat. Perbedaan 
ini kerap menimbulkan anggapan bahwa Islam dan demokrasi adalah sistem yang bertentangan, 
terutama karena kedaulatan rakyat dianggap berpotensi menyaingi kedaulatan Tuhan (Soraya et al., 
2025). 

Meski begitu, kajian literatur menunjukkan adanya ruang kompromi antara keduanya. 
Beberapa pemikir Muslim kontemporer, seperti Yusuf al-Qaradawi, Rachid Ghannouchi, dan 
Nurcholish Madjid, menekankan bahwa kedaulatan Tuhan tidak menghapus peran rakyat dalam 
menentukan arah pemerintahan. Justru, penekanan pada kedaulatan Tuhan berfungsi untuk 
mencegah absolutisme penguasa, sehingga pemimpin tetap tunduk pada prinsip keadilan dan 
amanah. Dalam konteks ini, mekanisme demokrasi seperti pemilu, partisipasi publik, dan 
pengawasan pemerintah dapat dilihat sebagai wujud nyata prinsip syūrā dalam kehidupan modern 
(Zaman, 2019).  

Selain itu, prinsip hak asasi manusia dalam demokrasi modern memiliki kesesuaian dengan 
ajaran Islam, terutama terkait persamaan (musāwah). Islam menegaskan bahwa semua manusia 
setara di hadapan hukum Allah, tanpa membedakan ras, etnis, atau status sosial. Hal ini selaras 
dengan prinsip demokrasi yang menjamin kesetaraan hak warga negara. Dengan demikian, 
demokrasi dapat menjadi sarana untuk mewujudkan nilai-nilai keadilan dan persamaan yang juga 
ditekankan dalam Islam, asalkan pelaksanaannya tidak bertentangan dengan batasan syariat 
(Rohman et al., 2021). Penelitian ini menemukan bahwa ketegangan antara Islam dan demokrasi 
lebih sering bersumber dari perbedaan cara interpretasi dan praktik politik. Kelompok yang bersikap 
tekstual cenderung menolak demokrasi karena dianggap produk Barat tanpa legitimasi dalam tradisi 
Islam. Sebaliknya, kelompok kontekstualis memandang demokrasi sebagai mekanisme universal 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

193 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

yang bisa diisi dengan nilai-nilai Islam, seperti keadilan, musyawarah, dan persamaan (Firmansyah 
et al., 2023). 

Dengan pendekatan kontekstual, Islam dan demokrasi tidak harus dilihat sebagai dua 
sistem yang saling meniadakan. Islam memberi landasan normatif dan etis bagi pemerintahan yang 
adil, sedangkan demokrasi menyediakan instrumen bagi partisipasi rakyat, akuntabilitas, dan 
penegakan hukum. Integrasi keduanya memungkinkan terciptanya model pemerintahan yang 
demokratis sekaligus bermoral, beradab, dan berorientasi pada kemaslahatan masyarakat. 
Akhirnya, kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa kompatibilitas Islam dan demokrasi sangat 
bergantung pada kemampuan masyarakat dan pemimpin Muslim untuk melakukan reinterpretasi 
ajaran politik Islam secara kontekstual, menyesuaikan prinsip normatif dengan realitas sosial dan 
politik modern, tanpa mengurangi nilai-nilai inti Islam. Pendekatan ini membuka kemungkinan Islam 
dan demokrasi bukan sekadar berdampingan, tetapi saling melengkapi dalam membangun tatanan 
politik yang adil, partisipatif, dan berkeadaban. Lebih jauh, penguatan hubungan antara Islam dan 
demokrasi menuntut peran aktif institusi keagamaan, intelektual Muslim, dan elit politik dalam 
membangun kesadaran bahwa nilai-nilai keislaman dapat berkontribusi positif bagi penguatan 
demokrasi (Effendy, 2021). Upaya ini sekaligus menjadi penangkal terhadap berkembangnya 
pandangan eksklusif dan antidemokratis yang mengatasnamakan agama, serta mendorong 
terbentuknya budaya politik yang inklusif, toleran, dan berkeadaban (Haris, 2021b). 

Dalam praktiknya, demokrasi yang berlandaskan nilai-nilai Islam tidak cukup hanya 
diwujudkan melalui simbolisasi agama dalam politik, tetapi harus tercermin dalam kebijakan publik 
yang berpihak pada keadilan sosial, perlindungan kelompok rentan, serta penegakan hukum yang 
tidak diskriminatif. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa substansi moral demokrasi lebih penting 
daripada sekadar prosedur formal, sehingga nilai agama berfungsi sebagai sumber etika publik, 
bukan alat legitimasi kekuasaan (Azhari, 2022). Selain itu, reinterpretasi ajaran politik Islam secara 
kontekstual menjadi kebutuhan mendesak di tengah dinamika sosial-politik global yang terus 
berubah. Pendekatan ini memungkinkan ajaran Islam tetap relevan dan responsif terhadap 
tantangan demokrasi modern, seperti isu hak asasi manusia, pluralisme, dan kebebasan sipil, tanpa 
kehilangan identitas normatifnya. Dengan demikian, Islam tidak ditempatkan sebagai ideologi 
tandingan demokrasi, melainkan sebagai sumber nilai yang memperkaya praktik demokrasi itu 
sendiri. 

Berdasarkan temuan tersebut, dapat ditegaskan bahwa hubungan antara Islam dan 
demokrasi bersifat dinamis dan terbuka untuk dikembangkan. Ketegangan yang muncul lebih 
merupakan persoalan praksis dan interpretasi, bukan konflik ideologis yang bersifat mendasar 
(Hadiz, 2018). Oleh karena itu, penguatan demokrasi di masyarakat Muslim, khususnya di Indonesia, 
memerlukan pendekatan dialogis dan edukatif yang menekankan kesesuaian nilai-nilai Islam dengan 
prinsip-prinsip demokrasi substantif. Dengan demikian, hasil dan pembahasan penelitian ini 
menunjukkan bahwa integrasi Islam dan demokrasi bukan hanya memungkinkan secara teoritis, 
tetapi juga relevan secara empiris dalam konteks negara-bangsa modern. Pendekatan kontekstual 
membuka ruang bagi terwujudnya sistem politik yang tidak hanya demokratis secara prosedural, 
tetapi juga adil, bermoral, dan berorientasi pada kemaslahatan umat, sebagaimana menjadi tujuan 
utama ajaran Islam. 
 
Pembahasan 

Diskusi mengenai kompatibilitas Islam dan demokrasi pada dasarnya menuntut kita untuk 
melihat bagaimana nilai-nilai dasar dalam Islam dapat diartikulasikan dalam ruang publik yang 
demokratis. Sejumlah pemikir politik Islam kontemporer menegaskan bahwa problem utama relasi 
Islam dan demokrasi tidak terletak pada ajaran Islam itu sendiri, melainkan pada cara umat Islam 
menafsirkan hubungan antara agama dan politik dalam konteks negara modern. Hal ini sejalan 
dengan pandangan yang menekankan pentingnya reinterpretasi ajaran Islam agar tetap relevan 
dengan dinamika sosial-politik kontemporer. Dalam kerangka tersebut, prinsip syūrā tidak lagi 
dipahami secara sempit sebagai musyawarah dalam lingkup terbatas, melainkan sebagai 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

194 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

mekanisme partisipasi politik yang lebih luas, yang dalam konteks modern dapat diwujudkan melalui 
demokrasi perwakilan dan pemilihan umum. Dengan demikian, Islam dapat berfungsi sebagai 
sumber nilai dan etika publik, sementara demokrasi berperan sebagai sistem prosedural untuk 
menjamin terlaksananya nilai-nilai tersebut secara adil dan inklusif. Namun, dalam realitas politik 
Indonesia, relasi Islam dan demokrasi masih menghadapi berbagai tantangan praksis.  

Fenomena politik identitas berbasis agama yang menguat pasca Pilkada DKI Jakarta 2017 
hingga Pemilu 2019 menunjukkan bahwa agama kerap digunakan sebagai instrumen mobilisasi 
politik yang berpotensi memicu polarisasi sosial.  Padahal, dalam perspektif etika politik Islam, politik 
seharusnya diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan umum, bukan sekadar alat legitimasi 
kepentingan kekuasaan jangka pendek. Selain itu, masih maraknya praktik korupsi yang melibatkan 
elit politik, termasuk dari partai-partai berbasis Islam, menunjukkan adanya kesenjangan antara 
idealitas Islam sebagai sumber moral politik dan praktik demokrasi yang berlangsung secara 
pragmatis. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa kompatibilitas Islam dan demokrasi tidak hanya 
bergantung pada konstruksi teoretis, tetapi juga pada komitmen aktor politik dan masyarakat dalam 
mengaktualisasikan nilai keadilan, kejujuran, dan persamaan dalam praktik demokrasi sehari-hari. 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dipaparkan, penulis berpendapat bahwa hubungan 
antara Islam dan demokrasi tidak dapat dilihat secara hitam-putih sebagai dua sistem yang saling 
bertentangan. Dalam praktiknya, banyak nilai dasar dalam ajaran Islam yang justru sejalan dengan 
prinsip-prinsip demokrasi modern. Konsep persamaan (musāwah), keadilan (al-‘adalah), dan 
musyawarah (shūrā) menunjukkan bahwa Islam sejak awal telah mengenal nilai-nilai partisipasi dan 
keadilan sosial yang menjadi inti dari demokrasi. 

Menurut penulis, prinsip hak asasi manusia dalam demokrasi modern juga memiliki irisan 
yang kuat dengan ajaran Islam. Islam menegaskan bahwa semua manusia memiliki kedudukan yang 
sama di hadapan hukum Allah, sehingga tidak dibenarkan adanya diskriminasi berdasarkan ras, 
suku, maupun status sosial. Hal ini sejalan dengan demokrasi yang menjamin kesetaraan hak warga 
negara. Oleh karena itu, demokrasi dapat dipahami sebagai sarana untuk mewujudkan nilai-nilai 
keadilan dan persamaan dalam kehidupan bernegara, selama penerapannya tidak bertentangan 
dengan batasan-batasan syariat Islam. 

Namun demikian, penulis melihat bahwa konflik antara Islam dan demokrasi yang sering 
muncul lebih banyak disebabkan oleh perbedaan cara pandang dan penafsiran terhadap ajaran 
Islam, bukan karena adanya pertentangan substansial antara keduanya. Sebagian kelompok Islam 
yang menggunakan pendekatan tekstualis cenderung menolak demokrasi karena dianggap sebagai 
sistem politik yang lahir dari tradisi Barat dan tidak memiliki dasar dalam Islam. Sementara itu, 
kelompok yang menggunakan pendekatan kontekstualis memandang demokrasi sebagai sistem 
yang bersifat prosedural dan terbuka, sehingga nilai-nilai Islam dapat diintegrasikan di dalamnya. 

Penulis berpendapat bahwa sikap kontekstualis lebih relevan diterapkan dalam masyarakat 
modern yang plural seperti Indonesia. Demokrasi tidak harus dipahami sebagai ideologi yang 
menggantikan Islam, melainkan sebagai mekanisme politik yang dapat diisi dengan nilai-nilai Islami. 
Dengan pendekatan ini, umat Islam tetap dapat menjaga identitas religiusnya sekaligus 
berpartisipasi aktif dalam sistem demokrasi yang menjunjung tinggi keadilan, partisipasi, dan 
kesejahteraan masyarakat. 

Lebih lanjut, penulis menilai bahwa kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan demokrasi 
modern sangat bergantung pada kemampuan umat Islam dalam melakukan reinterpretasi dan 
rekontekstualisasi ajaran politik Islam. Reinterpretasi ini tidak dimaksudkan untuk mengubah ajaran 
Islam, melainkan untuk menyesuaikan penerapannya dengan kondisi sosial, budaya, dan politik 
yang terus berkembang. Dengan pendekatan yang bijak dan proporsional, Islam dan demokrasi tidak 
hanya dapat berjalan berdampingan, tetapi juga saling memperkuat dalam mewujudkan sistem 
politik yang adil, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 
 
 
 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

195 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

PENUTUP 
Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan 

bahwa Islam dan demokrasi pada dasarnya tidak memiliki pertentangan secara substansial. 
Anggapan bahwa Islam dan demokrasi saling bertentangan lebih banyak dipengaruhi oleh 
perbedaan dasar filosofis dan cara pandang terhadap sumber legitimasi kekuasaan, bukan pada 
nilai-nilai dasarnya. Islam memiliki prinsip-prinsip fundamental seperti keadilan (al-‘adalah), 

musyawarah (shūrā), persamaan (musāwah), dan kemaslahatan umum (maṣlaḥah ‘āmmah) yang 

secara esensial sejalan dengan nilai-nilai demokrasi modern seperti partisipasi politik, perlindungan 
hak asasi manusia, dan pemerintahan yang bertanggung jawab. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa konflik antara Islam dan demokrasi lebih banyak 
terjadi pada tataran interpretasi dan praktik politik, bukan pada substansi ajaran Islam itu sendiri. 
Perbedaan pandangan antara kelompok tekstualis dan kontekstualis dalam memahami demokrasi 
menjadi faktor utama munculnya ketegangan. Kelompok tekstualis cenderung memandang 
demokrasi sebagai sistem politik Barat yang tidak sesuai dengan Islam, sementara kelompok 
kontekstualis melihat demokrasi sebagai mekanisme politik yang bersifat universal dan dapat diisi 
dengan nilai-nilai Islam. Dalam konteks Indonesia sebagai negara mayoritas Muslim, demokrasi 
telah terbukti dapat berjalan berdampingan dengan nilai-nilai Islam. Pancasila sebagai dasar negara 
berperan penting sebagai titik temu antara nilai religius dan prinsip demokrasi, sehingga mampu 
menciptakan sistem politik yang inklusif dan menghargai keberagaman. Peran aktif organisasi Islam, 
partai politik Islam, serta partisipasi umat Islam dalam proses demokrasi menunjukkan bahwa nilai-
nilai Islam dapat berkontribusi positif dalam memperkuat demokrasi. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa kompatibilitas pemikiran politik Islam dengan 
prinsip-prinsip demokrasi modern sangat bergantung pada kemampuan melakukan reinterpretasi 
dan rekontekstualisasi ajaran Islam secara kontekstual tanpa menghilangkan nilai fundamentalnya. 
Selama prinsip-prinsip dasar Islam dan demokrasi dijaga dan diterapkan secara proporsional, 
keduanya tidak hanya dapat diselaraskan, tetapi juga saling melengkapi dalam membangun sistem 
politik yang adil, demokratis, dan berorientasi pada kesejahteraan masyarakat. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Ahmidi, & Juliandi, D. (2024). Batasan Hak Atas Kebebasan Berpendapat Dalam Pemilu Sebagai 

Bentuk Dari Perlindungan Hak Asasi Manusia. Jurnal Huma Betang Demokrasi, 1(1), 68. 
Ahnaf, M. I. (2021). Demokrasi, Islam, dan Tantangan Kebhinekaan di Indonesia. Studia Islamika, 

28(2), 245–268. 
Amir, A. N., & Rahman, T. A. (2025). Democracy in the Framework of Shura: A Conceptual Study of 

Contemporary Muslim Intellectual Thought. Journal of Islamic Thought and Philosophy, 4(1), 
127–143. https://doi.org/10.15642/jitp.2025.4.1.127-143 

Assyaukanie, L. (2021). Islam, Negara, dan Demokrasi: Pergulatan Pemikiran Politik Islam 
Kontemporer. Prenadamedia Group. 

Auliasari, V. R., & Achmad, M. (2025). Islam dan Demokrasi: Kajian Pemikiran Teologis dan Praktik 
Politik di Indonesia. IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 352–366. 
https://doi.org/10.59841/ihsanika.v3i1.2350 

Azhari, F. (2022). Demokrasi Substantif dalam Perspektif Etika Politik Islam. Jurnal Al-Daulah, 11(2), 
167–185. 

Burhani, A. N. (2021). Islam dan Ruang Publik Demokrasi. Gramedia Pustaka Utama. 
Dermawan, W., Affandi, R. N., & Alam, G. N. (2019). Menakar Kemungkinan Demokrasi yang Islamik. 

Jurnal Hukumonline.Com, 100–125. 
https://jurnal.hukumonline.com/a/60547f38829e94f0ed27b542/menakar-kemungkinan-
demokrasi-yang-islamik 

Effendy, B. (2021). Islam, Demokrasi, dan Tantangan Kebangsaan Kontemporer. Jurnal Politik Islam, 
13(1), 1–18. 

El Fadl, K. A. (2004). Islam dan Tantangan Demokrasi. Ufuk Press. https://library.stik-ptik.ac.id 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10 No.1                                              Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.7308 

 
 

196 
 

Research Article                                                                                                                                                   e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

Firmansyah, Riyani, W., & Putri, N. L. (2023). Prinsip Syura dalam Ketatanegaraan Indonesia. 
Siyasah Jurnal Hukum Tatanegara, 3(1), 36–49. https://doi.org/10.32332/siyasah.v3i1.7209 

Hadiz, V. R. (2018). Islamic Populism in Indonesia and the Middle East. Comparative Studies in 
Society and History, 60(2), 418–448. 

Hamdi R., K., & Arrazi, M. (2024). Kesalapahaman Konsep Hakimiyah dalam Memahami Makna dari 
Alquran Tentang Konsep Kedaulatan dan Legitimasi Pemerintah dalam Tata Negara Islam. 
MADANIA: Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan Islam, 14(1), 45–57. 
https://doi.org/10.18592/SJHP.V23I1.9626 

Haris, S. (2021a). Demokrasi Indonesia di Tengah Tantangan Identitas. LP3ES, 11–23. 
Haris, S. (2021b). Pemilu dan Demokrasi di Indonesia: Tantangan dan Dinamika Kontemporer. 

LP3ES, 45–60. 
Jufri, A. (2021). Masyarakat Madani dan Penguatan Demokrasi Politik Islam di Indonesia. Jurnal 

Ilmiah AL-Jauhari: Jurnal Studi Islam, 5(2). 
Kaelan. (2021). Pancasila sebagai Ideologi Terbuka dan Dinamis. Paradigma. 
Maarif, A. S. (2021). Islam, Pancasila, dan Keindonesiaan. Maarif Institute. 
Madjid, N. (1999). Islam: Doktrin dan Peradaban. PT Sapdodadi. 
Mietzner, M. (2022). Demokrasi Indonesia dalam Ancaman Otoritarianisme. LP3ES. 
Mubarak, M. Z. (2022). Islam Politik dan Tantangan Demokrasi di Indonesia. Jurnal Politik, 7(2), 233–

250. 
Mulia, S. M. (2022). Hak Asasi Manusia, Demokrasi, dan Tafsir Keagamaan di Indonesia. Al-Jami’ah: 

Journal of Islamic Studies, 60(2), 327–349. 
Mulia, S. Musda. (2010). Islam & Hak Asasi Manusia: Konsep dan Implementasi. Naufan Pustaka. 
Panjaitan, I. B., Aulia, I., Apriliani, M. R., & Muhyi, A. A. (2024). Islam dan Demokrasi Perspektif Al-

Qur’an: Analisis Tafsir Maudhu’i. AlMaheer: Jurnal Pendidikan Islam, 2(01), 61–75. 
https://doi.org/10.63018/jpi.v2i01.31. 

Qodir, Z. (2023). Reinterpretasi Pemikiran Politik Islam dalam Konteks Demokrasi Indonesia. Jurnal 
Maarif, 17(1), 45–63. 

Rahardjo, M. D. (1996). Ensiklopedi Al-Qur’an : Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep Kunci (B. 
M. Rachman, Ed.). Penerbit Paramadina & Jurnal Ulumul Qur’an. 

Rohman, A. N. (2018). Internalisasi Nilai-Nilai Islam dalam Praksis Demokrasi di Indonesia. Jurnal 
HIMMAH, 2(87), 1. 

Rohman, Badruzzaman, A., & Huda, N. (2021). Masa Depan Demokrasi Islam di Indonesia. Sophist: 
Jurnal Sosial Politik Kajian Islam Dan Tafsir, 2(2), 163–182. 
https://doi.org/10.20414/sophist.v2i2.29. 

Shofan, M. (2019). Populisme Islam dan Tantangan Demokrasi Islam di Indonesia. MAARIF, 14(1), 
3–8. https://doi.org/10.47651/mrf.v14i1.30. 

Soraya, I. I., Rahmaningsih, A. A., & Firmansyah. (2025). Konsep Demokrasi dalam 
Ketatanegaraaan di Negara Muslim. Siyasah, 5(1), 93–108. https://doi.org/10.32332/9rpyqw61 

Syamsuddin, D. (2022). Etika Politik Islam dan Tantangan Demokrasi Modern. Studia Islamika, 
29(2), 203–220. 

Umar, A. R. M. (2021). Islam dan Demokrasi di Indonesia: Antara Normativitas dan Praktik Politik. 
Jurnal Politik, 7(1), 1–20. 

Umar, A. R. M. (2022). Rekonstruksi Hubungan Islam dan Demokrasi dalam Perspektif Politik 
Kontemporer. Jurnal Studia Islamika, 29(1), 45–67. 

Yamani, A. Z. (2021). Pemilu di Indonesia dalam Perspektif Fikih Siyasah: Menjembatani Nilai-Nilai 
Islam dan Sistem Demokrasi. Triwikrama: Jurnal Ilmu Sosial. 

Yunus, N. R. (2021). Relasi Islam dan Demokrasi dalam Perspektif Ketatanegaraan Indonesia. 
Jurnal Konstitusi, 18(3), 567–589. 

Zaman, A. R. B. (2019). Syura dan Demokrasi dalam Perspektif Al-Qur’an (Telaah QS. Asy-Syura: 38 dan 
Al-Imran: 159). Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr, 8(2), 149–162. 
https://doi.org/10.24090/jimrf.v8i2.3064. 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

