: Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

Social Construction of Muslim Youth towards Chinese Culture Through the Kimsin Makco
Parade, Sembahyang Rebutan, and Barongsai in Soditan Village, Lasem District, Rembang
Regency

Konstruksi Sosial Remaja Muslim terhadap Budaya Tionghoa Melalui Kirab Kimsin Makco,
Sembahyang Rebutan, Barongsai di Desa Soditan, Kecamatan Lasem
Kabupaten Rembang

Hasib Widya Azzahid'2 Wasino 2

2Faculty of Sosial and Political Sciences, Semarang State University

aHasibwidya17_@students.unnes.ac.id
bWasino@mail.unnes.ac.id

(*) Corresponding Author
Hasibwidya17_@students.unnes.ac.id

How to Cite: Hasib Widya Azzahid, Wasino. (2025). Social Construction of Muslim Youth Towards Chinese Culture
Through the Kimsin Makco Parade, Sembahyang Rebutan, and Barongsai in Soditan Village, Lasem District, Rembang

Regencz. doi: 10.36526I'Is.v3i2.6968
Abstract

Received: This study aims to understand the dynamics of Muslim adolescents

Revised: in Soditan Village constructing their views and attitudes toward

Accepted: Chinese cultural practices, particularly the Kirab Kimsin Makco,

Sembahyang Rebutan, and Barongsai, through a qualitative
phenomenological approach. The analysis was conducted through

Keywords: the stages of data reduction, data presentation, and verification. The
Social Contruction, results show that adolescents' understanding is not singular, but
Muslim Youth, rather formed from direct experience, family dialogue, advice from
Chinese Culture religious leaders, and historical narratives of cultural figures. Their

interactions with Chinese culture are directed. They participate as
spectators, volunteers, or supporters of events, but consistently
maintain the boundary between social participation and the realm of
religious ritual. Ultimately, the resulting social construction reflects a
pattern of active tolerance, where religious identity is maintained
without creating social distance from the Chinese community. These
findings suggest that harmony in Soditan is not a spontaneous
outcome, but rather the product of value negotiations between
families, religious institutions, and cultural authorities that are
continuously reproduced in the daily lives of adolescents.

PENDAHULUAN

Realitas dinamika masyarakat modern dalam aspek budaya tidak lagi semata-mata dinilai
sebagai warisan tetap yang dijaga untuk pelestarian semata, melainkan telah mengalami perubahan
menjadi sumber daya sosial, ekonomi, dan simbolik yang dapat diolah menjadi peluang (Azizy, 2021)
Fenomena ini menjadikan masyarakat, termasuk generasi muda, berlomba-lomba mengeksplorasi,
mengadaptasi, bahkan mengonstruksi ulang makna-makna budaya demi mencapai nilai tambah baik
berupa pengakuan sosial, keuntungan ekonomi, maupun legitimasi identitas di tengah masyarakat
majemuk.

2629


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695
mailto:aHasibwidya17_@students.unnes.ac.id
mailto:bWasino@mail.unnes.ac.id
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

3 Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

Desa Soditan sebagai salah satu wilayah administratif di Lasem turut merepresentasikan
ruang sosial multikultural yang terlahir melalui sejarah panjang interaksi antarbudaya, khususnya
antara komunitas Tionghoa dan Muslim. (Handy, 2019) Keberadaan Budaya Tionghoa seperti Kirab
Kimsin Makco, Sembahyang Rebutan, pertunjukan Barongsai yang melibatkan remaja Muslim
menjadi penanda penting bahwa relasi antarbudaya di wilayah ini tidak bersifat eksklusif, melainkan
terbuka dan dinamis, sehingga menciptakan ruang konstruksi sosial yang menarik untuk ditelaah
secara ilmiah, khususnya dari perspektif remaja sebagai aktor kultural masa kini.

Dalam perspektif sosial studies, nilai-nilai dan simbol budaya lokal tidak berdiri sebagai entitas
yang kaku, melainkan senantiasa dimaknai ulang melalui proses interaksi sosial. (Wasino, 2019)
Budaya Tionghoa di Lasem yang semula dipandang eksklusif oleh sebagian kalangan, dalam
praktiknya telah mengalami negosiasi makna oleh kelompok masyarakat di luar komunitas Tionghoa,
termasuk remaja Muslim. Para remaja ini berasal dari latar organisasi dan pendidikan keagamaan
yang beragam, seperti NU, Muhammadiyah, LDII, komunitas bercorak Salaf, hingga kelompok
Abangan. Keragaman latar sosial-keagamaan tersebut secara teoritis dapat mempengaruhi cara
mereka memahami dan merespons praktik kebudayaan Tionghoa di lingkungan mereka.

Proses sosial ini merupakan bentuk dari konstruksi realitas sosial sebagaimana dikemukakan
Berger dan Luckmann, di mana realitas budaya dibentuk, dipertahankan, dan diubah melalui
dialektika eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (Mukhoyyaroh, 2021). Dengan demikian,
keterlibatan remaja Muslim dalam aktivitas budaya Tionghoa bukan semata-mata hasil akulturasi
pasif, melainkan cerminan dari praktik penafsiran sosial yang aktif terhadap nilai-nilai budaya lintas
identitas. Fenomena ini penting untuk dikaji lebih dalam guna memahami terkait konstruksi sosial
bekerja dalam kerangka kehidupan multikultural.

Penelitian mengenai konstruksi sosial remaja Muslim terhadap budaya Tionghoa menjadi
penting dalam kerangka melihat dinamika identitas, persepsi, dan praktik sosial yang terbentuk
dalam ruang interaksi multikultural di tingkat lokal. Dalam konteks Desa Soditan yang
merepresentasikan wajah Lasem sebagai kawasan dengan sejarah panjang akulturasi Islam dan
Tionghoa, remaja Muslim tidak hanya menjadi saksi hidup dari perjumpaan budaya tersebut, tetapi
juga agen yang turut membentuk dan mengartikulasikan makna baru atasnya (Salsabila, 2023).
Dengan menggali perilaku remaja Muslim memahami, menerima, menolak, atau memodifikasi unsur-
unsur budaya Tionghoa dalam kehidupan sehari-hari, penelitian ini tidak hanya menyoroti proses
interaksi budaya, tetapi juga membuka ruang pembacaan lebih luas terhadap praktik toleransi
antarumat beragama yang tumbuh dari bawah, berbasis pengalaman konkret dan relasi sosial yang
mereka jalani (Desti Syahara, 2025).

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan pendekatan fenomenologi.
Pendekatan fenomenologi menekankan upaya memahami pengalaman manusia secara mendalam
terhadap suatu fenomena yang mereka alami secara langsung. (Wita & Mursal, 2022) Dalam konteks
penelitian ini, fenomena yang dikaji tentang cara remaja Muslim di Desa Soditan memaknai
keberadaan budaya Tionghoa, khususnya Kirab Kimsin Makco, Sembahyang Rebutan, dan
pertunjukan Barongsai sebagai praktik budaya yang hidup dalam ruang sosial mereka. Pendekatan
ini mengajak peneliti menggali kesadaran, persepsi, dan pengalaman subjektif para remaja dalam
berinteraksi serta memberikan makna terhadap budaya tersebut.

Fokus penelitian mencakup tiga aspek utama, yaitu: (1) pemahaman remaja Muslim terhadap
Budaya Tionghoa, (2) bentuk interaksi remaja Muslim dengan praktik budaya Tinghoa, (3) konstruksi
sosial remaja Muslim terhadap budaya Tionghoa di lingkungan Desa Soditan. Untuk memperoleh
data yang komprehensi, penelitian ini melibatkan lima informan utama dan informan pendukung.
Informan utama meliputi masing-masing mewakili latar keagamaan dan organisasi yang berbeda,
yakni remaja NU, remaja Muhammadiyah, remaja LDII, remaja Salaf, dan remaja Abangan.
Sedangkan informan pendukungnya antara lain dari tokoh agama Islam dan budayawan dari Desa

2630


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

3 Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

Soditan. Pemilihan informan dilakukan secara purposive dengan mempertimbangkan keterlibatan
mereka dalam kehidupan sosial di desa serta kapasitas reflektif mereka terhadap fenomena budaya
yang diteliti.

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam dan observasi langsung pada
momen-momen kegiatan budaya Tionghoa di Desa Soditan. Data yang diperoleh kemudian
dianalisis menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang mencakup tiga tahapan yaitu
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Melalui analisis ini, peneliti
berupaya menangkap pola makna, pengalaman, dan konstruksi sosial yang terbentuk dalam cara
remaja Muslim memahami dan merespons keberadaan budaya Tionghoa di lingkungan mereka.
Pendekatan ini memastikan bahwa hasil penelitian tidak hanya deskriptif, tetapi juga interpretatif
sesuai dengan tujuan penelitian fenomenologis.(Akademik, 2024)

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pemahaman Remaja Muslim terhadap Budaya Tionghoa di Desa Soditan

Pemahaman remaja Muslim terhadap budaya Tionghoa di Desa Soditan tidak lahir secara
tiba-tiba, melainkan terbentuk melalui proses historis dan interaksi sosial yang berlangsung secara
terus-menerus antara komunitas berbeda latar keagamaan dan budaya. Hubungan yang
berlangsung lama ini melahirkan bentuk-bentuk adaptasi kultural yang khas, baik dalam tataran
simbolik dan sosial, Dalam konteks sosial tersebut, remaja Muslim tumbuh di tengah lingkungan
yang sarat dengan keberagaman budaya. Mereka menyaksikan secara langsung tentang simbol-
simbol budaya Tionghoa hadir dalam ruang publik melalui perayaan seperti Kirab Kimsin Makco,
Sembahyang Rebutan, pertunjukkan Barongsai. (Wendai Yang, 2025) Proses sosial yang berulang
inilah yang kemudian menjadi dasar terbentuknya pemahaman remaja Muslim terhadap budaya
Tionghoa. (Xie & Ma, 2023)

Pemahaman remaja Muslim di Desa Soditan terhadap budaya Tionghoa memperlihatkan
keragaman cara pandang yang lahir dari latar belakang sosial-keagamaan, pengalaman hidup, dan
intensitas interaksi mereka dengan komunitas Tionghoa. Bagi sebagian besar remaja, budaya
Tionghoa tidak lagi dianggap sebagai sesuatu yang asing, melainkan secara historis telah menjadi
bagian dari kehidupan sosial yang melekat dalam dinamika keseharian masyarakat Lasem.
(Habiburrohman, 2021) Budaya Tionghoa di Desa Soditan menunjukkan adanya corak yang
beragam, sebab dipengaruhi oleh latar belakang keagamaan, intensitas interaksi sosial, serta
lingkungan tempat mereka tumbuh. (Mardian, 2024). Keragaman ini membentuk pengalaman sosial
yang berbeda bagi masing-masing remaja dalam memahami dan memaknai budaya Tionghoa yang
hidup di sekitar mereka.

Hasil penelitian tampak bahwa setiap kelompok remaja Muslim memberikan penekanan
berbeda terhadap budaya Tionghoa di Desa Soditan, tetapi seluruhnya mengarah pada pemaknaan
yang relatif positif. Remaja NU dan Muhammadiyah menempatkan Kirab Kimsin Makco,
Sembahyang Rebutan, serta Barongsai sebagai bagian dari identitas lokal Lasem yang telah lama
hidup berdampingan dengan tradisi Islam. Mereka memandang budaya tersebut bukan sebagai
ancaman akidah, melainkan sebagai ekspresi keberagaman yang memperkaya ruang sosial desa.
Remaja NU menekankan aspek kebersamaan dan nilai gotong royong yang muncul saat warga
Muslim turut menjaga jalannya acara, sedangkan remaja Muhammadiyah lebih menyoroti nilai
toleransi dan kedisiplinan serta etos kerja masyarakat Tionghoa yang menurutnya dapat menjadi
teladan bagi pemuda.

Pada sisi lain, remaja LDIl memandang budaya Tionghoa secara lebih berhati-hati, namun
tetap melihat adanya nilai positif seperti keteraturan, manajemen acara yang rapi, dan kerja keras
komunitas Tionghoa yang menurutnya patut diapresiasi selama tidak bersinggungan langsung
dengan ranah ibadah. Sementara itu, remaja Salaf menunjukkan pola pikir yang cenderung normatif,
namun ia mengakui adanya sisi kreatif dan inovatif dalam pertunjukan Barongsai, termasuk
kecerdasan teknis serta ketekunan para pemainnya. Baginya, hal tersebut dapat dipahami sebagai
bentuk budaya yang bersifat duniawi, selama tidak menuntut keterlibatan ritual dari umat Islam.

2631


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

3 Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

Adapun remaja Abangan memberikan perspektif paling cair, ia memandang budaya Tionghoa bukan
hanya sebagai ritual tahunan, tetapi sebagai bagian dari kehidupan sosial sehari-hari di Lasem.
Keterlibatannya dalam kegiatan pembagian sembako pada Sembahyang Rebutan membuatnya
melihat bahwa nilai solidaritas sosial lebih menonjol daripada aspek keagamaannya.

Nilai-nilai ini muncul dari interaksi langsung maupun pengamatan terhadap praktik budaya
Tionghoa yang terus berlangsung setiap tahun terlihat bahwa konstruksi sosial remaja Muslim
terhadap budaya Tionghoa tidak bersifat homogen, tetapi cenderung inklusif dan adaptif. Mereka
memaknai budaya Tionghoa sebagai bagian dari dinamika sosial Lasem yang mengajarkan
keberagaman, kerja sama, serta penghargaan terhadap identitas budaya lain. (Hadi, 2015)
Perbedaan latar belakang organisasi keagamaan memang membentuk variasi cara pandang, tetapi
tidak menciptakan penolakan ataupun resistensi. Sebaliknya, remaja di Soditan justru mengonstruksi
budaya Tionghoa sebagai simbol harmoni lokal yang telah menjadi bagian dari kehidupan mereka,
sekaligus ruang pembelajaran sosial yang memperkuat nilai toleransi dan interaksi lintas budaya.

Dalam kerangka konstruksi sosial remaja Muslim terhadap budaya Tionghoa di Desa Soditan,
sikap kognitif yang muncul sangat dipengaruhi oleh perspektif keagamaan masing-masing
kelompok. Data menunjukkan bahwa perbedaan afiliasi keagamaan NU, Muhammadiyah, LDII,
Salaf, dan Abangan secara jelas membentuk pola pikir yang beragam, mulai dari yang paling lentur,
moderat kritikal, hingga paling berhati-hati. Variasi cara pandang ini memperlihatkan bahwa identitas
keagamaan menjadi faktor utama dalam proses interpretasi remaja terhadap budaya Tionghoa.

Representasi sosial remaja Muslim di Desa Soditan terhadap budaya Tionghoa menunjukkan
adanya spektrum pemaknaan yang bergerak antara penerimaan inklusif hingga penegasan batas
secara religius. Dalam budaya publik, budaya Tionghoa seperti Kirab Kimsin Makco, Sembahyang
Rebutan, dan pertunjukan Barongsai telah lama hadir sebagai bagian dari identitas sosial Lasem
yang multikultural. Oleh karena itu, sebagian remaja memandang tradisi tersebut sebagai bagian
dari identitas lokal, bukan sebagai budaya luar yang terpisah dari kehidupan masyarakat.

Pandangan inklusif ini berangkat dari pengalaman hidup di lingkungan yang dekat dengan
komunitas Tionghoa, sehingga mereka menganggap tradisi tersebut sudah menjadi budaya
kampung yang layak dihormati dan diterima. Dalam pola representasi ini, budaya Tionghoa dipahami
sebagai unsur yang memperkaya kehidupan sosial, menghadirkan ruang kebersamaan, dan
memperkuat kohesi sosial antar kelompok (Desti Syahara, 2025) Interaksi dalam momen-momen
seperti kirab atau pembagian sembako pada Sembahyang Rebutan memperlihatkan bahwa dimensi
sosial lebih dominan daripada dimensi ritual, sehingga remaja memandang budaya tersebut sebagai
aktivitas kolektif masyarakat, bukan sebagai ekspresi keagamaan yang mengancam keyakinan
mereka.

Namun, tidak semua remaja menginternalisasi budaya Tionghoa sebagai bagian dari identitas
lokal. Sebagian lainnya membangun representasi yang bersifat eksklusif, di mana tradisi Tionghoa
tetap dihargai tetapi ditempatkan sebagai budaya orang lain. Pola ini lahir dari konstruksi keagamaan
yang lebih menekankan batas akidah, sehingga keterlibatan dalam aktivitas yang mengandung
elemen ritual dipandang tidak sesuai dengan pemahaman keislaman mereka. Mereka tetap
mengakui keberagaman, menunjukkan penghargaan terhadap etos kerja dan kreativitas komunitas
Tionghoa, namun mempertahankan jarak simbolik dengan menolak mengikuti acara yang dianggap
mengandung unsur ibadah non-Islam. Sikap ini bukan bentuk penolakan sosial, tetapi lebih
merupakan strategi menjaga kemurnian keyakinan sambil tetap mempertahankan hubungan sosial
yang harmonis. Dengan demikian, penghormatan tetap diberikan, tetapi integrasi budaya tidak terjadi
pada level identitas (Dwi & Estusani, 2023)

Kedua pola representasi ini memperlihatkan bahwa remaja Muslim di Soditan tidak bersikap
monolitik terhadap budaya Tionghoa. Identitas mereka dibentuk oleh kombinasi yang kompleks
antara pengalaman hidup dalam lingkungan multikultural, ajaran keagamaan yang mereka anut,
interaksi sehari-hari, serta persepsi tentang batas-batas akidah. Pada kelompok yang lebih terbuka,
kedekatan sosial dan pengalaman langsung menjadi faktor penting yang mendorong penerimaan
budaya Tionghoa sebagai bagian dari kehidupan bersama. Sementara itu, pada kelompok yang lebih

2632


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

3 Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

berhati-hati, konstruksi religius menjadi landasan utama dalam memaknai tradisi tersebut. Walaupun
demikian, kedua kubu tetap menghadirkan sikap yang relatif harmonis, tanpa konflik atau penolakan
terbuka, yang menunjukkan bahwa keberagaman budaya di Lasem diolah melalui negosiasi yang
halus dan dijaga melalui etika saling menghormati. Representasi sosial yang berlapis ini
menunjukkan bahwa relasi antarbudaya di Desa Soditan bukan semata-mata persoalan akidah atau
tradisi, tetapi juga hasil dari proses panjang hidup berdampingan dan saling memahami dalam
kerangka kebudayaan Lasem yang plural.

Pengalaman pribadi menjadi unsur yang sangat menentukan dalam cara remaja Muslim di
Desa Soditan membangun persepsi terhadap budaya Tionghoa. Seluruh informan memiliki
pengalaman langsung dalam berinteraksi dengan tradisi seperti Kirab Kimsin Makco, Sembahyang
Rebutan, dan Barongsai, baik sebagai penonton, pengamat, maupun penerima manfaat dari
kegiatan sosial yang menyertai ritual tersebut. Kedekatan pengalaman ini membuat konstruksi
pemahaman mereka bersifat lebih konkret dibanding sekadar pengetahuan dari cerita atau media.
Pada remaja yang terbiasa menghadiri kirab, pengalaman visual dan keterlibatan emosional yang
muncul saat melihat arak-arakan dewa, musik, dan keramaian masyarakat membuat budaya
tersebut dipersepsikan sebagai sesuatu yang wajar, alami, dan telah menjadi bagian dari kehidupan
desa. Pengalaman seperti ini memperkuat anggapan bahwa budaya Tionghoa di Lasem tidak
mengganggu kehidupan keberagamaan mereka, tetapi justru hidup berdampingan tanpa saling
meniadakan.

Di sisi lain, remaja yang dibesarkan dalam lingkungan pendidikan Islam yang lebih rasional
dan struktural memaknai pengalaman hidup berdampingan dengan komunitas Tionghoa sebagai
sesuatu yang harus dihormati. Mereka tetap mengembangkan apresiasi terhadap nilai-nilai sosial
maupun karakter positif yang mereka lihat, seperti etos kerja dan kedisiplinan. Namun pengalaman
tersebut tidak serta-merta melahirkan keinginan untuk terlibat secara lebih mendalam dalam praktik
budaya yang dianggap memiliki unsur ibadah non-Islam. Pengalaman hidup berdampingan justru
memperkuat identitas diri sebagai Muslim yang harus selektif dan menjaga batas-batas
keyakinan.(Karman, 2017)

Pengalaman pribadi menjadi dasar penting yang menggerakkan cara remaja menilai budaya
Tionghoa. Bagi sebagian mereka, pengalaman visual dan sosial menciptakan kedekatan emosional
yang mendorong penerimaan. Bagi sebagian lainnya, pengalaman yang sama justru menegaskan
batas yang harus dijaga, namun tetap dalam suasana saling menghormati. Dengan demikian,
pengalaman bukan hanya memperkaya pemahaman, tetapi juga memperkuat konstruksi sosial yang
berlapis dan berbeda sesuai dengan latar keagamaan masing-masing remaja.(Nawati, 2019)

Bentuk Interaksi Remaja Muslim dengan Praktik Budaya Tionghoa

Bentuk Interaksi sosial remaja Muslim dengan budaya Tionghoa di Desa Soditan merupakan
salah satu wujud nyata dari konstruksi makna budaya yang dibentuk melalui pengalaman sosial,
pengamatan, dan internalisasi nilai-nilai agama maupun sosial. Bentuk interaksi ini tidak hanya
mencerminkan sikap toleransi, tetapi juga memperlihatkan proses remaja menavigasi batas antara
identitas keagamaan dan keterlibatan dalam kehidupan sosial lintas etnis. Setiap remaja
menafsirkan tingkat keterlibatan mereka secara berbeda, mulai dari partisipasi aktif dalam kegiatan
budaya, sekadar menjadi penonton, hingga mengenal dari jauh tanpa terlibat langsung. Perbedaan
ini dipengaruhi oleh latar belakang keagamaan, pengalaman sosialisasi sejak kecil, intensitas
interaksi dengan teman atau tetangga Tionghoa, serta pemahaman tentang prinsip-prinsip ajaran
Islam yang dianut.(Pangalila, 2024)

Remaja dari lingkungan NU menampilkan pola interaksi paling fleksibel. Mereka melihat
kegiatan budaya Tionghoa sebagai bagian dari ritme sosial tahunan desa, sehingga kehadiran dan
partisipasi dianggap sebagai bagian dari kontribusi dalam menjaga harmoni sosial. Bentuk
keterlibatan mereka tidak bersifat ritual, tetapi lebih pada aspek sosial seperti membantu panitia,
menyiapkan tempat acara, atau menjaga kebersihan area publik. Pola ini menunjukkan bahwa batas
akidah dijaga tanpa menghambat hubungan sosial. Interaksi yang bersifat partisipatif ini

2633


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

3 Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

mengindikasikan bahwa budaya Tionghoa telah memperoleh legitimasi sosial sebagai bagian dari
identitas lokal Lasem, bukan sesuatu yang mengancam identitas keagamaan mereka.

Pada kelompok Muhammadiyah, interaksi cenderung bersifat observatif. Mereka hadir
sebagai penonton, menikmati suasana kirab atau barongsai, tetapi menjaga jarak dari pusat ritual.
Keterlibatan mereka dipengaruhi oleh prinsip kehati-hatian dalam memahami batas antara budaya
dan ritual keagamaan. Sikap ini tidak menolak keberadaan budaya Tionghoa, tetapi berusaha
mengelola jarak aman antara rasa ingin tahu dan batas keyakinan. Ini merupakan bentuk interaksi
sosial yang aktif secara kultural namun pasif secara ritual, mencerminkan karakter moderat yang
menekankan rasionalitas dan etika kehati-hatian dalam beragama.

Kelompok LDII dan Salaf menunjukkan pola interaksi yang berada di sisi paling restriktif dalam
spektrum. Keduanya hadir sebagai pengamat pasif atau bahkan tidak hadir sama sekali. Keterlibatan
mereka terbatas pada pengetahuan bahwa kegiatan berlangsung, tetapi tidak disertai kehadiran fisik.
Meskipun demikian, sikap yang muncul bukanlah penolakan atau resistensi, tetapi toleransi berbasis
prinsip pemisahan yang tegas antara identitas keagamaan mereka dan budaya Tionghoa. Mereka
mengakui pentingnya kerukunan sosial, namun tetap memilih tidak terlibat untuk menghindari
potensi bersinggungan dengan unsur ritual. Pola ini menunjukkan mekanisme toleransi berjaga-jaga,
yakni menghormati keberadaan budaya lain tanpa melibatkan diri dalam ranah yang dianggap
sensitif secara akidah.

Pada sisi lain, remaja Abangan memperlihatkan interaksi yang paling intens dan terbuka.
Mereka tidak hanya hadir sebagai penonton, tetapi juga terlibat langsung dalam rangkaian kegiatan,
termasuk membantu mengangkat patung dalam kirab dan berpartisipasi dalam iringan musik. Bagi
mereka, kegiatan budaya Tionghoa adalah bentuk hiburan sekaligus ruang interaksi sosial yang
memperkuat integrasi antarwarga. Interaksi mereka mencerminkan tidak adanya batas kognitif atau
teologis terhadap budaya lain yang muncul justru adalah penerimaan terhadap budaya Tionghoa
sebagai bagian yang sangat natural dalam kehidupan sosial mereka di Lasem. Keterlibatan aktif ini
memperlihatkan fungsi budaya sebagai ruang perjumpaan sosial yang egaliter, bukan sebagai
simbol religius yang harus dihindari.

Interaksi remaja Muslim dengan budaya Tionghoa di Soditan harus dipahami sebagai proses
negosiasi identitas yang berlangsung pada level mikro (pengalaman pribadi) dan makro (keluarga,
organisasi keagamaan, komunitas). Temuan dan analisis pertama menunjukkan bahwa semakin
luas orientasi keagamaan seseorang, semakin tinggi intensitas keterlibatannya bukan sekadar
observasi deskriptif, melainkan menunjukkan korelasi antara modal budaya atau keagamaan dan
kapasitas untuk melakukan tindakan lebih lanjut. Remaja dengan orientasi keagamaan yang longgar
cenderung memiliki kerangka interpretasi yang lebih fleksibel, mereka lebih mudah memisahkan
dimensi simbolik atau kultural dari dimensi ritual atau teologis sehingga partisipasi dalam aspek-
aspek sosial budaya (membantu panitia, ikut arak-arak non-ritual, berfoto, membuat konten) tidak
dianggap mengaburkan identitas Muslimnya. Secara sosiologis ini menunjukkan fungsi penciptaan
makna baru dari kemampuan aktor untuk merakit praktik-praktik budaya dari berbagai sumber tanpa
kehilangan identitas inti.

Temuan dan analisis kedua menunjukkan bahwa semakin ketat pandangan keagamaan,
semakin besar batas yang dibangun, namun batas itu tidak menghapus sikap toleran menyingkap
sebuah bentuk strategi koeksistensi yang halus. Di sini terlihat bahwa kelompok dengan pemahaman
agama yang lebih ketat cenderung menjaga batas yang jelas antara mana yang dianggap ibadah
dan mana yang hanya budaya. Mereka tetap melindungi akidahnya, tetapi pada saat yang sama
tetap menjaga hubungan sosial yang baik dengan warga Tionghoa. Sikap menghormati dari jauh
adalah bentuk toleransi yang normatif, bukan toleransi partisipatif; toleransi jenis ini
mempertahankan pluralitas sosial tanpa memerlukan integrasi ritual. Secara fungsional, mekanisme
ini penting untuk mencegah konflik ritual karena ia mengizinkan pengakuan atas keberadaan yang
lain tanpa persetujuan teologis. (Dharma, 2018)

Temuan dan analisis ketiga pemahaman bersama tentang batas akidah menunjukkan bahwa
semua remaja, dari latar belakang keagamaan apa pun, memiliki kesepakatan dasar tentang yang

2634


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

3 Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

boleh dan tidak boleh dilakukan. Kesepakatan ini menjadi syarat penting agar kehidupan bersama
berjalan damai. Pemahaman tersebut tidak muncul begitu saja, tetapi terbentuk dari ajaran agama,
pendidikan keluarga, pengalaman sekolah, serta kebiasaan hidup berdampingan dengan warga
Tionghoa sejak kecil. Karena semua sepakat untuk tidak ikut dalam inti ritual seperti sembahyang
atau membawa sesaji, maka ruang-ruang sosial di sekitar acara seperti pasar, barongsai, keramaian
kirab, atau kegiatan persiapan acara menjadi tempat aman untuk berinteraksi tanpa melanggar
keyakinan agama.

Interaksi para remaja ini sebenarnya merupakan proses yang berjalan terus-menerus. Setiap
kali ada acara budaya, mereka dihadapkan pada pilihan seperti hanya menonton, sekadar lewat,
ikut membantu hal-hal non-ritual, atau bahkan ikut aktif dalam kegiatan sosialnya. Pilihan tersebut
dipengaruhi oleh banyak hal, seperti ajaran ormas agama, aturan keluarga, rasa ingin tahu pribadi,
kebutuhan bersosialisasi, bahkan pengaruh media sosial yang mendorong mereka untuk
mendokumentasikan momen budaya sebagai bagian dari pergaulan. Karena pengaruh beragam
faktor ini, muncul berbagai pola tindakan ada yang aktif dalam kegiatan sosial tapi tetap menjauh
dari ritual, ada yang hanya menonton sambil menjaga jarak, dan ada yang benar-benar terlibat
karena melihat acara tersebut sebagai hiburan atau bagian dari kehidupan kampung.

Jika dilihat dari perspektif teori konstruksi sosial, budaya Tionghoa tidak hanya diperlakukan
sebagai tradisi orang lain, tetapi dipahami ulang sebagai bagian dari identitas Lasem. Para remaja
secara tidak langsung menciptakan makna baru, mereka melihat budaya Tionghoa sebagai sesuatu
yang dapat hidup berdampingan dengan identitas Muslim mereka. Toleransi yang muncul bukan
hanya karena diajar toleran, tetapi tumbuh dari pengalaman bersama yang berulang melihat,
berinteraksi, dan terbiasa hidup dalam satu lingkungan yang sama. (Parera, 2018)

Temuan ini punya dampak nyata. Bagi pemerintah desa atau pengelola budaya, memperkuat
ruang-ruang sosial yang non-ritual seperti festival budaya, pameran kuliner, atau kegiatan kerja bakti
Bersama dapat menjadi cara efektif untuk membangun kerukunan tanpa menyinggung keyakinan.
Di sisi pendidikan, penjelasan yang jelas mengenai perbedaan antara budaya dan ritual agama dapat
membantu mengurangi kekhawatiran kelompok yang lebih ketat secara keagamaan. Namun, pola
koeksistensi ini tidak sepenuhnya stabil. Potensi gesekan tetap ada bila suatu kegiatan dianggap
melewati batas-batas yang telah disepakati bersama. Karena itu, dialog antar-komunitas yang terus
berjalan serta aturan lokal yang tegas namun inklusif penting untuk menjaga keharmonisan di
Soditan Lasem. Pendekatan ini lebih realistis dibanding menganggap bahwa kerukunan akan terjaga
secara otomatis.

Pada intinya dapat ditegaskan bahwa interaksi remaja Muslim dengan budaya Tionghoa di
Desa Soditan bukanlah sekadar peristiwa kultural yang terjadi begitu saja, melainkan sebuah proses
sosial yang terus dinegosiasikan melalui pengalaman, nilai keagamaan, dan dinamika pergaulan
sehari-hari. Remaja dari latar keagamaan yang berbeda mampu menemukan posisi masing-masing
dalam lanskap budaya yang plural, menjaga batas akidah tanpa memutus relasi sosial, serta
mengonfirmasi bahwa keberagaman dapat dikelola melalui pemahaman, dialog, dan praktik hidup
bersama. Pola-pola ini memperlihatkan bahwa toleransi di Lasem tidak lahir dari ketiadaan
perbedaan, tetapi justru dari kemampuan masyarakat muda untuk mengelola perbedaan itu secara
dewasa, reflektif, dan saling menghormati.

Konstruksi Sosial Remaja Muslim terhadap Budaya Tionghoa

Konstruksi sosial remaja Muslim di Desa Soditan terhadap budaya Tionghoa tidak muncul
begitu saja, melainkan terbentuk melalui proses interaksi yang berlangsung terus-menerus dalam
lingkungan sosial mereka. Remaja hidup di tengah ruang budaya yang kompleks, di mana identitas
keislaman mereka berdampingan dengan tradisi Tionghoa yang sudah mengakar di Lasem, seperti
Kirab Kimsin Makco, Sembahyang Rebutan, dan pertunjukan Barongsai. Dalam konteks inilah,
pemaknaan mereka terhadap budaya Tionghoa dipengaruhi oleh berbagai faktor, mulai dari
keluarga, tokoh agama, hingga budayawan lokal yang memahami sejarah hubungan harmonis antar
komunitas di wilayah tersebut.

2635


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

3 Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

Proses konstruksi ini juga tidak lepas dari pengalaman langsung para remaja ketika
menyaksikan atau terlibat dalam kegiatan budaya tersebut. Mereka menafsirkan apa yang mereka
lihat melalui kacamata identitas keagamaan masing-masing. Latar belakang organisasi seperti NU,
Muhammadiyah, LDII, kelompok Salaf, maupun remaja Abangan ikut membentuk cara mereka
membedakan mana yang dianggap sebagai tradisi budaya dan mana yang berhubungan dengan
ibadah agama lain. Melalui pengalaman, pengaruh sosial, dan proses penyaringan nilai, remaja
kemudian membentuk sikap tertentu ada yang semakin terbuka dan toleran, ada yang lebih selekif,
dan ada pula yang menjaga jarak tetapi tetap menghormati.

Faktor pertama yang membangun konstruksi dari remaja ialah Keluarga, artinya ruang
pertama di mana anak belajar melihat dunia bukan hanya melalui penjelasan lisan, tetapi juga lewat
rutinitas, reaksi emosional, dan contoh perilaku yang berulang. Di Soditan, ketika ada acara seperti
Kirab Kimsin Makco atau Barongsai, Reaksi keluarga mulai dari antusias, acuh, berhati-hati, atau
bahkan menolak secara langsung membentuk cara remaja membaca situasi dan menentukan
tentang mereka seharusnya bersikap terhadap acara budaya Tionghoa. Yang ditangkap remaja
bukan hanya pesan verbal seperti anjuran untuk menghormati tetangga, tetapi juga hal-hal yang
lebih halus seperti nada suara ketika orang tua membahas acara tersebut, gestur tubuh yang
menunjukkan dukungan atau kewaspadaan, terkait seseorang yangdiperbolehkan mendekati lokasi
kegiatan, hingga tindakan-tindakan kecil dalam keseharian. Semua sinyal ini perlahan membentuk
pola perilaku yang kemudian menjadi pedoman bagi remaja dalam menafsirkan dan merespons
budaya di sekeliling mereka.

Proses internalisasi kebiasaan keluarga juga bersifat emosional. Ketika orangtua
menunjukkan kebanggaan karena anak menolong tetangga saat persiapan acara, anak merasakan
legitimasi sosial untuk berpartisipasi. (Difa et al., 2025) Sebaliknya, jika orangtua menampakkan
kegelisahan atau ketakutan ketika anak mendekati simbol-simbol ritual, rasa itu bertahan sebagai
pengingat emosional yang membatasi tindakan. Emosi ini rasa bangga, takut, malu, atau bangga
budaya memperkuat pola-pola perilaku yang tampak kemudian di lapangan.

Selain itu, sosialisasi keluarga bersifat stratifikasi seperti tingkat pendidikan orangtua, akses
informasi, dan posisi ekonomi juga memengaruhi pesan yang disampaikan. Keluarga yang lebih
terpapar literatur sejarah lokal atau memiliki hubungan baik dengan budayawan cenderung memberi
konteks historis yang menenangkan, keluarga yang lebih religius terikat pada jaringan organisasi
cenderung mengulang penjelasan teologis sebagai rambu. Perbedaan ini menghasilkan variasi
konstruksi sosial antar rumah tangga meski semua tinggal di lingkungan yang sama sehingga remaja
yang berasal dari latar berbeda menunjukkan perilaku berbeda juga.

Dalam kehidupan sosial masyarakat Soditan, tokoh agama memiliki posisi yang sangat kuat
dalam membentuk cara remaja memahami budaya Tionghoa. Tokoh agama bukan hanya dipandang
sebagai guru spiritual, tetapi juga sebagai rujukan utama ketika remaja harus menentukan tentang
sebuah tindakan masih berada dalam wilayah yang aman bagi akidah atau justru berpotensi
melanggar prinsip keyakinan mereka. Karena itu, setiap pesan yang datang dari tokoh agama
cenderung diterima sebagai kompas moral yang memberi arah bagi cara remaja bersikap.

Gus Azka selaku tokoh agama Desa Soditan menjalankan dua fungsi besar yang saling
melengkapi. Fungsi pertama adalah menegaskan batas teologis. Mereka menjelaskan bagian mana
dari budaya Tionghoa yang mengandung unsur ibadah seperti ritual sembahyang, doa-doa tertentu,
atau tindakan yang dianggap mengandung unsur pemujaan. Penjelasan ini sangat penting bagi
remaja, karena tidak semua simbol budaya tampak jelas perbedaannya. Bagi mereka yang masih
berada dalam proses pencarian identitas dan pemantapan pemahaman agama, kejelasan seperti ini
memberi rasa aman. Mereka belajar mengidentifikasi tanda-tanda ritual dan memahami bahwa ada
aspek budaya yang boleh dihargai, namun tidak harus diikuti. Dengan kata lain, tokoh agama
memberi landasan pandangan yang membantu remaja memilah mana yang harus dijauhi secara
teologis.

Pada saat yang sama, tokoh agama juga merangkap peran kedua yaitu menjembatani
hubungan sosial. Meskipun mereka memberikan batasan teologis, banyak dari mereka tetap

2636


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

3 Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

menekankan pentingnya hidup rukun, menghormati tetangga, serta menjaga kerjasama antarwarga.
Pesan-pesan seperti harus jaga akidah, tapi jaga juga silaturahmi atau hormati adat orang lain
selama tidak mengikuti ritualnya menjadi pedoman yang sering diulang dalam khutbah, pengajian,
atau obrolan informal. Pesan inilah yang membuat remaja belajar bahwa menjaga jarak dari aspek
ritual bukan berarti menolak keberadaan budaya itu secara keseluruhan. Mereka tetap bisa hadir,
membantu, atau menonton acara-acara budaya Tionghoa tanpa harus merasa bersalah.

Kekuatan tokoh agama terletak pada legitimasi sosialnya. Kebanyakan remaja mempercayai
mereka karena hubungan yang sudah terbangun lama dalam kehidupan desa mereka adalah guru
mengaiji, pimpinan majelis, atau figur yang sudah dihormati keluarga sejak lama. Karena itu, satu
nasihat dari ustaz sering kali memiliki bobot lebih besar daripada informasi dari media sosial atau
percakapan teman sebaya.

Di tengah dinamika keberagaman budaya di Desa Soditan, budayawan lokal memainkan
peran yang sangat penting dalam membentuk cara masyarakat termasuk remaja Muslim memaknai
keberadaan budaya Tionghoa. Jika tokoh agama berfungsi sebagai penjaga batas moral, maka
budayawan bekerja dengan logika berbeda. Mereka merangkai cerita, menghidupkan kembali jejak
sejarah, dan menempatkan tradisi Tionghoa sebagai bagian dari identitas kolektif Lasem. Melalui
peran ini, budayawan berkontribusi besar dalam mengubah cara masyarakat melihat budaya
Tionghoa, dari sesuatu yang mungkin terasa asing menjadi sesuatu yang familiar dan menyatu
dengan kehidupan sehari-hari.

Pak Yon Suprayoga Budayawan Desa Soditan, sering kali menjelaskan bahwa tradisi seperti
Kirab Kimsin Makco, Sembahyang Rebutan, atau pertunjukan Barongsai bukanlah sekadar ritual
komunitas tertentu, melainkan bagian dari perjalanan panjang Lasem yang sejak berabad-abad
menjadi ruang perjumpaan antara Islam dan Tionghoa. Narasi seperti ini memiliki kekuatan simbolik
yang besar ia membantu masyarakat memahami bahwa keberagaman bukanlah fenomena baru,
tetapi sudah menjadi bagian dari DNA sosial-kultural Lasem. Ketika remaja mendengar penjelasan
semacam ini, mereka mulai menyadari bahwa budaya Tionghoa bukanlah budaya orang lain, tetapi
bagian dari sejarah kampung yang mereka tinggali.

Melalui penjelasan-penjelasan bermuatan sejarah inilah budayawan melakukan proses
pengobjektifan budaya. Tradisi Tionghoa tidak lagi dipandang sebagai praktik eksklusif milik satu
kelompok, tetapi sebagai tradisi Lasem, sesuatu yang dimiliki bersama oleh seluruh warga tanpa
memandang agama. Dengan kategori baru ini, budaya menjadi lebih netral dan dapat diterima oleh
berbagai kelompok masyarakat, termasuk keluarga-keluarga Muslim yang sebelumnya ragu
memberikan ruang apresiasi kepada anak-anak mereka.

Narasi budayawan juga menyediakan legitimasi kultural bagi keluarga, sekolah, dan
komunitas untuk mengenalkan nilai-nilai toleransi melalui contoh konkret. Ketika budaya Tionghoa
diposisikan sebagai warisan lokal, pembicaraan tentang budaya dapat dilakukan tanpa menyinggung
batas-batas teologis. Keluarga menjadi lebih percaya diri mengatakan kepada anaknya bahwa
menonton barongsai atau mengikuti kirab sebagai penonton bukanlah tindakan yang menyalahi
ajaran agama, karena mereka memahami konteks sejarah dan nilai sosialnya. Hal ini juga
memudahkan sekolah mengintegrasikan nilai-nilai apresiasi budaya dalam pembelajaran IPS,
sejarah, atau muatan lokal (Indrawan et al., 2025)

Dinamika pengaruh lingkungan sosial terhadap konstruksi sosial remaja Muslim memiliki
implikasi praktis yang penting bagi masa depan hubungan antar-komunitas di Lasem. Kombinasi
pengaruh yang saling melengkapi keluarga yang bersikap pragmatis, tokoh agama yang
menegaskan batas tetapi tetap menjunjung etika sosial, serta budayawan yang mengajarkan sejarah
multikultural menghasilkan ruang sosial yang stabil bagi koeksistensi warga. (Mahdiana, 2019)
Kehadiran budaya Tionghoa dalam acara publik dapat berlangsung tanpa gesekan karena masing-
masing kelompok sudah memahami peran, batas, dan ruang aman mereka. Inilah yang
memungkinkan tradisi budaya tetap tampil, sementara masyarakat tetap menjaga kerukunan.

Namun, dinamika ini bersifat rapuh dan tidak otomatis bertahan. Koeksistensi yang berjalan
baik selama ini bergantung pada komunikasi rutin antar kanal. Jika salah satu elemen melemah atau

2637


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

' Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
V- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

berubah secara drastis, potensi ketegangan dapat muncul. Misalnya, jika hadir tokoh agama baru
yang membawa pendekatan lebih konservatif, pemaknaan budaya bisa berubah menjadi lebih
tegang. Demikian pula, jika pihak penyelenggara tradisi Tionghoa menambah unsur ritual baru yang
melibatkan masyarakat non-Tionghoa secara lebih dalam, remaja Muslim yang selama ini
menempatkan diri pada jarak aman mungkin merasakan kecanggungan atau penolakan.

Karena itu, hubungan antaridentitas di Lasem harus terus direproduksi melalui komunikasi,
edukasi, dan partisipasi terbatas yang tetap sesuai dengan batas-batas teologis. Keberhasilan
jangka panjang sangat ditentukan oleh kemampuan keluarga, tokoh agama, dan budayawan untuk
terus menjaga narasi yang seimbang: budaya sebagai warisan bersama, agama sebagai pedoman
moral, dan warga sebagai aktor sosial yang perlu saling menghormati. Dengan demikian, konstruksi
sosial remaja Muslim di Lasem bukan hanya menjelaskan kondisi saat ini, tetapi juga memberikan
gambaran tentang masa depan koeksistensi multikultural akan terbentuk terkait tetap harmonis, atau
justru mengalami ketegangan baru jika salah satu kanal pengaruh kehilangan konsistensinya.

PENUTUP

Konstruksi sosial remaja Muslim terhadap budaya Tionghoa di Desa Soditan terbentuk melalui
pertemuan berbagai pengaruh keluarga, tokoh agama, budayawan lokal, pengalaman langsung, dan
latar organisasi keagamaan yang kemudian mereka olah menjadi cara pandang dan sikap tertentu.
Keluarga memberi dasar awal, tokoh agama memberikan batas-batas normatif, dan budayawan
memperluas pemaknaan budaya sebagai bagian dari identitas Lasem, sementara pengalaman
menghadiri kirab, barongsai, atau sembahyang rebutan membentuk sikap nyata mereka di lapangan.
Hasilnya adalah keragaman pola sikap, dari yang sangat terbuka hingga yang berhati-hati, namun
semuanya tetap beroperasi dalam kerangka toleransi dan penghormatan antarumat beragama.
Remaja Muslim di Soditan berhasil menegosiasikan identitas keislamannya dengan kehidupan sosial
yang multikultural. Mereka menjaga akidah tanpa memutus hubungan sosial, serta mampu melihat
budaya Tionghoa sebagai bagian dari kehidupan bersama, bukan sebagai ancaman. Dengan
demikian, interaksi mereka menunjukkan bahwa harmoni sosial dapat terpelihara ketika nilai agama,
tradisi lokal, dan pengalaman sehari-hari mampu disatukan secara seimbang.

DAFTAR PUSTAKA

Akademik, K. (2024). Penelitian Kualitatif: Perbedaan Fenomenologi dengan Studi Kasus.
Universitas Negeri Surabaya.
https://s2pendidikanbahasainggris.fbs.unesa.ac.id/post/penelitian-kualitatif-perbedaan-
fenomenologi-dengan-studi-kasus

Azizy, A. (2021). Dinamika pertemanan lintas agama pada generasi muslim millenial di daerah
istimewa yogyakarta. Universitas islam negeri sunan kalijaga yogyakarta.

Desti Syahara, R. K. (2025). Akulturasi Budaya dalam Arsitektur Klenteng Sam Poo Kong
Semarang : Kajian Estetika Visual dan Nilai Historis sebagai Warisan Multikultural. Jurnal limu
Pengetahuan, Seni, Dan Teknologi, 2. file:///C:/Users/Admin/Downloads/IMAJINASI+-
+VOLUME.+2,+NOMOR.+2+JUNI+2025+Hal+170-183.pdf

Dharma, F. A. (2018). Konstruksi Realitas Sosial:Pemikiran Peter L. Berger Tentang Kenyataan
Sosial The. Kanal: Jurnal llmu Komunikasi, 7(1), 10~16. https://doi.org/10.21070/kanal.v

Difa, T. C. A. S., Komariah, S., & Abdullah, M. N. A. (2025). Peran Keluarga Piara sebagai Katalisator
Transmisi Budaya dan Akselerasi Adaptasi Mahasiswa KKN di Ambon. SENTRI: Jurnal Riset
limiah, 4(9), 1905-1917.

Dwi, A., & Estusani, E. (2023). Pengaruh Migrasi Tionghoa Muslim Terhadap Akulturasi Budaya dan
Pembangunan Masjid Cheng Ho Surabaya. Keraton: Journal of History Education and Culture,
5(1), 33-38.

Habiburrohman, M. (2021). Muslim Cina Benteng Potret Inklusifitas Etno-Religious Tionghoa di

2638


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 10 No.1 Februari 2026
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.365261js.v3i2.6968

Tangerang. Stelkendo Kreatif.

Hadi, I. P. (2015). Komunikasi Budaya, Pariwisata Dan Religi (Nurudin). ASPIKOM.

Handy. (2019). Lasem, Si Tiongkok Kecil yang Sarat Akulturasi Budaya dan Toleransi Beragama.
Humas Jateng. https://humas.jatengprov.go.id/detail_berita_gubernur?id=2057

Indrawan, F. A., Buwono, S., Wiyono, H., Barella, Y., & Fitriana, D. (2025). Implementasi pendidikan
berbasis budaya lokal pada. Implementasi pendidikan berbasis budaya lokal pada
pembelajaran ips di kelas viiia smpn 1 semitau kecamatan semitau kabupaten kapuas hulu,
05(01), 49-50.

Karman. (2017). Konstruksi realitas sosial sebagai gerakan pemikiran ( Sebuah Telaah Teoretis
Terhadap ( Theoretical Review On Social Construction of Reality. Balai Pengkajian dan
Pengembangan Komunikasi dan Informatika (BPPKI) Jakarta.

Mahdiana, N. (2019). Pembelajaran ips berbasis nilai -nilai kearifan lokal tradisi tegal desa sebagai
cultural intelligence. 2020, 1.

Mardian, S. (2024). Peran budaya dalam membentuk norma dan nilai sosial : sebuah tinjauan
terhadap hubungan sosial dan budaya. Triwikrama: Jurnal limu Sosial, 3(11).

Mukhoyyaroh. (2021). Akulturasi Budaya Tionghoa dan Cirebon di Kesultanan Cirebon. Repository,
UIN JAKARTA, Ciputat-Tangerang Selatan, 179-180.

Nawati, A. (2019). Fenomena kawin kontrak dalam perspektif gender di Kabupaten Jepara.
IJTIMAIYA: Journal of Social Science Teaching, 03.
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21043/ji.v2i2.4294

Salsabila, T. A. (2023). Berpikir Ulang atas Eksistensi Masyarakat Keturunan Tionghoa di Lasem.
Program  Studi Agama Dan Lintas Budaya Universitas Gadjah Mada.
https://crcs.ugm.ac.id/berpikir-ulang-atas-eksistensi-masyarakat-keturunan-tionghoa-di-

lasem/
Pangalila, T. (2024). The diversity of interfaith and ethnic relationships of religious community in
Indonesia. Verbum et Ecclesia.

file:///C:/Users/Admin/Downloads/The_diversity_of_interfaith_an.pdf

Parera, F. M. (2018). Tafsir Sosial Atas Kenyataan Risalah tentang Sosiologi Pengetahuan dari Peter
L Berger dan Thomas Luckman. LP3ES.

Wasino. (2019). From Assimilation to Pluralism and Multiculturalism Policy:State Policy Towards
Ethnic Chinese in Indonesia. Paramita: Historical Studies Journal, 29(2), 213-223.
https://journal.unnes.ac.id/nju/index.php/paramita/article/view/20869

Wendai Yang, S. Du. (2025). Constructing Identity Abroad : How Chinese Students in Canada
Reconcile their Cultural Identity with Western Influences. Journal of International Students, 15.
https://lwww.proquest.com/docview/3216685573/ABCC6F6B6C22479BPQ/1?accountid=6270
7&sourcetype=Scholarly Journals

Wita, G., & Mursal, F. (2022). FENOMENOLOGI DALAM KAJIAN SOSIAL SEBUAH STUDI
TENTANG KONSTRUKSI MAKNA Phenomenology in Social Study a Study of Meaning
Construction Universitas Negeri Padang , 2 Masyarakat Sejarawan Indonesia ( MSI ). Titian:
Jurnal llmu Humaniora, 06(2).

Xie, J., & Ma, S. (2023). Identi fi cation with Buddhism among young Chinese Indonesians :
multicultural dynamics and generational transitions. Humanities and Social Sciences
Communications, 10. https://doi.org/10.1057/s41599-023-02494-0

2639


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

