
Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

234 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

THE HISTORY OF THE TRADITIONAL JONGGAN DANCE IN THE DAYAK 
KANAYATN COMMUNITY OF WEST KALIMANTAN PROVINCE  

FROM 1998 - 2025 
 

Sejarah Tarian Tradisional Jonggan dalam Masyarakat Suku Dayak Kanayatn Provinsi 
Kalimantan Barat pada Tahun 1998-2025 

 
Nichodemus1a(*) J. Priyanto Widodo2b  Aulia Fitriany3b 

 

123Program Studi Pendidikan Sejarah, Universitas PGRI Delta Sidoarjo 
 

aimanuelnicho@gmail.com  
 bjpriyantowidodo@universitaspgridelta.ac.id    

cauliafitriany28@gmail.com   
  

(*)Coresspodence Author 
imanuelnicho@gmail.com  

 
How to Cite: Nichodemus. (2026). The History Of The Traditional Jonggan Dance in The Dayak Kanayatn Community Of 
West Kalimantan Province from 1998 To 2025.              doi: 10.36526/js.v3i2.5913 

 Abstract 
Received : 25-07-2025 
Revised   : 05-08-2025 
Accepted : 21-10-2025 
 
 
Keywords:  
Dance of Jonggan,  
Dayak Kanayatn,  

This research discusses the history of Jonggan traditional dance in the Dayak Kanayatn 
community, West Kalimantan, from 1998 to 2025. The research objectives include 
understanding the dynamics, socio-cultural roles, and relevance of Jonggan dance to 
education in that time span. The research uses historical method with four stages: source 
collection (heuristics), source criticism (verification), interpretation, and writing 
(historiography). The results showed that Jonggan dance experienced significant changes 
due to technological advances and the influence of foreign cultures. Its popularity has 
decreased because the younger generation is less concerned about preserving it, causing a 
decrease in value in society. The meaning of the dance also shifted from sacred rituals and 
cultural identity to commercial performances that lost symbolic and spiritual contexts. Sacred 
elements, such as social satire verses are now diminishing due to excessive 
commercialization. The change in values occurred because indigenous people began to 
adjust to modern entertainment, such as local bands and DJs that are more attractive to the 
younger generation. As a result, Jonggan dance is considered boring and has lost its appeal. 
The regeneration crisis of Jonggan dance is getting worse due to the lack of support from the 
government and educational institutions. This shows that without serious preservation efforts, 
traditional dances such as Jonggan can become extinct and lose their place in the socio-
cultural life of the Dayak Kanayatn community. 

   

 
PENDAHULUAN 

Kalimantan Barat merupakan salah satu provinsi yang terletak di barat pulau Kalimantan, 
Indonesia, dan memiliki luas wialayah sekitar 147.307 km2 yang menjadikan salah satu provinsi 
terluas di Indonesia. Provinsi ini berbatasan langsung dengan negara bagian Sarawak, Malaysia di 
sebelah utara dan barat serta dengan provinsi Kalimantan Tengah di sebelah selatan, Kalimantan 
Timur di sebelah timur, dan laut Natuna di sebelah barat. Ibu kota Kalimantan Barat adalah kota 
Pontianak, sebuah kota yang dilalui oleh garis khatulistiwa, menjadikannya salah satu kota unik yang 
dikenal dengan sebutan “kota khatulistiwa”. Secara geografis dan topografis, Kalimantan Barat 
didominasi oleh hutan tropis, pegunungan, dan aliran sungai besar seperti sungai kapuas yang 
merupakan sungai terpanjang di Indonesia dan menjadi salah satu jalur utama transportasi 
masyarakat lokal.  

Provinsi ini juga dikenal dengan julukan “Bumi Khatulistiwa” dan “Negeri Seribu Sungai” 
karena banyaknya aliran sungai yang memiliki peranan vital dalam kehidupan sosial, ekonomi dan 
budaya masyarakat. Kalimantan Barat memiliki kekayaan sumber daya alam yang sangat melimpah, 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695
mailto:aimanuelnicho@gmail.com
mailto:bjpriyantowidodo@universitaspgridelta.ac.id
mailto:cauliafitriany28@gmail.com
mailto:imanuelnicho@gmail.com
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

235 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

baik berupa hasil hutan, tambang, maupun potensi pertanian dan perikanan. Selain itu, provinsi ini 
dikenal memiliki keberagaman etnis, budaya, dan agama yang hidup secara berdampingan tanpa 
perpecahan. Suku-suku asli seperti Dayak, Melayu, dan Tionghoa merupakan bagian integral dari 
struktur sosial budaya Kalimantan Barat. Masing-masing etnis memiliki warisan budaya, bahasa, 
adat istiadat, serta kesenian yang khas, seperti tarian tradisional, upacara adat, dan seni pertunjukan 
yang telah diwariskan secara turun temurun.  

Suku Dayak Kanayatn merupakan salah satu sub-etnis Dayak di Kalimantan Barat yang 
kental dengan ritual warisan leluhurnya. Antara lain yaitu tarian tradisional jonggan. Tarian ini bukan 
hanya sebagai bentuk seni, tetapi juga sebagai bagian dari adat budaya masyarakat Dayak, simbol 
komunikasi spiritual, dan wahana pendidikan nilai-nilai budaya. Menurut Wibowo (2022) 
menjelaskan bahwa tarian tradisional tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai 
pendidikan moral, dan pelestarian nilai-nilai budaya masyarakat. Selama kurun waktu 1998 hingga 
2025, perubahan sosial dan arus modernisasi membawa dampak besar terhadap eksistensi tarian 
jonggan. Tarian jonggan mulai muncul pada tahun 1950.  

Tarian jonggan ini pertama kali diresmikan Bapak Impan selaku camat sebagai hiburan 
masyarakat Dayak Kanayatn. Sebelum ada tarian jonggan ini ada satu tarian yang sangat populer 
di masyarakat Dayak pada saat itu disebut “Makyong”. Makyong ini adalah tarian yang berasal dari 
Melayu yang sudah ada sebelum tahun 1950 pada saat itu dijadikan sebagai hiburan masyarakat 
Dayak. Masyarakat Dayak terinspirasi dari tarian ini sehingga menciptakan tarian jonggan yang 
bertujuan untuk menghibur pekerja jalan yang pada saat itu sedang membangun jalan setapak untuk 
penghubung dusun ke dusun lainnya. Tarian jonggan ini diselenggarakan pada malam hari untuk 
menghibur pekerja yang saat itu sudah letih bekerja.  

Tarian jonggan ini terus berkembang menjadi salah satu kebudayaan yang diwariskan 
kepada generasi penerus masyarakat Dayak hingga saat ini. Sebagai tradisi leluhur suku Dayak 
Kanayatn, jonggan biasanya  dilakukan untuk menyambut tamu penting atau orang yang dihormati 
(Kasuwan, wawancara 27 Mei 2025). Meskipun laki-laki dan perempuan muda dapat tertarik pada 
kesenian ini, yang paling sering hadir adalah orang tua. Pertunjukan jonggan di dalamnya ada 
nyanyian yang terdiri dari sajian pantun yang biasanya dilakukan secara berkelompok, dan penonton 
dapat ikut menari bersama mereka. Jika ada pantun saling balas antara penonton yang menari 
dalam kelompok atau grup jonggan, maka tarian akan lebih ramai atau hidup. Tari jonggan awalnya 
dibuat untuk menghibur orang yang letih bekerja.  Tari jonggan menjadi semakin populer di kalangan 
masyarakat Dayak Kanayatn sehingga sering ditampilkan pada acara-acara seperti syukuran, 
pernikahan, dan peringatan hari kemerdekaan. 

Tradisi adalah pola hidup atau norma yang sudah ada sejak zaman leluhur yang 
dicerminkan sebagai identitas, nilai, serta pandangan hidup suatu komunitas dan masyarakat. 
Secara etimologis, kata “tradisi” berasal dari bahasa latin traditio, yang berarti “penyerahan” atau 
“penyampaian”. Mengacu pada proses penyampaian nilai-nilai budaya, norma, adat istiadat, praktik 
sosial, dan bentuk ekspresi budaya lainnya yang hidup dalam masyarakat dari masa lalu ke masa 
kini. Meninjau dari sudut pandang  antropologi dan sosial budaya, tradisi dipahami sebagai suatu 
sistem nilai dan praktik kolektif yang mengatur cara berpikir, bersikap, dan bertindak anggota 
masyarakat dalam kehidupan sehari-hari, baik yang bersifat ritualistik, simbolik, maupun fungsional.  

Tradisi tidak hanya bersifat statis, tetapi juga dinamis karena dapat mengalami transformasi 
sesuai dengan perkembangan zaman, interaksi antarbudaya, dan respons masyarakat terhadap 
perubahan sosial. Tradisi menjadi sarana penting dalam menjaga kesinambungan identitas budaya 
dan memperkuat rasa kebersamaan, solidaritas, serta makna hidup bersama. Oleh karena itu, kajian 
terhadap tradisi memiliki signifikansi akademik yang besar dalam memahami hubungan antara 
budaya, masyarakat, dan perubahan sosial, serta bagaimana warisan budaya tersebut terus 
dipelihara, direkonstruksi, atau bahkan ditinggalkan dalam konteks modernitas dan globalisasi. 
Kebudayaan ditiap-tiap daerah tentu mempunyai keunikannya masing-masing, hal ini dapat terjadi 
faktor nilai, kepercayaan, dan praktik sosial masyarakat masyarakat lokal (Fitriany dan Fajriyah 
2015). Tradisi jonggan memberikan gambaran kekuatan integritas sosial warga desa Mandor, karena 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

236 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

itu membantu warga secara lokasi berintegritas di daerah yang sangat membutuhkan kerukunan 
sosial dalam kehidupan sehari-hari. Mata pencaharian utama masyarakat Dayak Kanayatn yang 
tinggal di daerah ini adalah berladang dan mencari hasil hutan. 

Pada abad 21 ini memiliki akses yang istimewah dalam menunjang informasi dari belahan 
dunia manapun sehingga dapat masuk dengan bebas di lapisan masyarakat-masyarakat lokal yang 
dapat mempengaruh seluruh tatanan kehidupan yang ada. Kesenian dan budaya lokal di berbagai 
tempat, termasuk di desa Mandor di Kabupaten Landak, Kalimantan Barat, juga dipengaruhi oleh 
kedatangan budaya asing. Kesenian tradisional tampaknya semakin terancam oleh globalisasi. Ini 
ditunjukkan oleh pengurangan penghargaan terhadap seni dan budaya lokal. Banyak remaja lebih 
suka budaya asing daripada budaya lokal.  

Generasi muda sekarang lebih suka budaya barat seperti tarian modern (dance) daripada 
seni tradisional. Mereka menyukai hal-hal  yang dianggap dapat membuat  mereka lebih modern, 
karena mereka menganggap budaya barat sebagai budaya asing yang sangat modern dan maju.  
Kebudayaan lokal adalah warisan leluhur yang harus dilestarikan, seperti tarian yang berasal dari 
perspektif dan makna hidup yang menjadi asal muasal dari perjalanan orang-orang terdahulu yang 
ada disuatu tempat, dan saat ini mulai terpengaruh oleh pengaruh budaya asing. Selayaknya 
masyarakat terdahulu khususnya generasi muda untuk menjaga dan melestarikannya sehingga apa 
yang menjadi unsur pesan dan kesan didalam kebudayaan dan kesenian tersebut dapat 
tersampaikan untuk generasi selanjutnya dan begitupun untuk kedepannya. Adanya fenomena 
tersebut apabila dibiarkan maka akan menyebabkan terjadinya ketidak pedulian nilai-nilai budaya 
dan kesenian lokal. 

Tarian tradisional jonggan merupakan salah satu bentuk ekspresi budaya masyarakat 
Dayak Kanayatn yang sarat makna sosial dan historis, namun keberadaannya kian mengalami 
tantangan akibat perubahan zaman dan kurangnya regenerasi pelaku seni. Upaya memahami serta 
merekontruksi sejarah dan peran penting tarian jonggan ini dalam masyarakat, beberapa penelitian 
terdahulu telah memberikan kontribusi berharga. Salah satunya adalah penelitian yang dilakukan 
oleh Kristova, Sanulita, dan Fretisari (2021), yang mengungkapkan bahwa tarian jonggan tidak 
hanya berfungsi sebagai hiburan rakyat tetapi juga sebagai media komunikasi dan simbol 
kebersamaan masyarakat Dayak Kanayatn khususnya di kecamatan Sengah Temila, Kabupaten 
Landak. Penelitian tersebut juga menunjukkan bahwa tarian ini memiliki nilai-nilai sosial yang 
diekspresikan melalui bentuk pertunjukan yang interaktif dan melibatkan penonton, serta 
mencerminkan semangat gotong royong dan rasa syukur melalui penyajian gerak, musik dan 
pantun-pantun dalam pertunjukan.  

Selanjutnya , M. Aristo Ranto, dan Christianly Jeri Silaban (2022) meneliti bentuk penyajian 
serta fungsi musik jonggan di desa Bebatung Kabupaten Landak, yang melihatkan bahwa musik 
pengiring jonggan memiliki fungsi multifaset, yaitu sebagai sarana hiburan, pendidikan, komunikasi, 
sosial hingga ekonomi. Mereka menyoroti struktur musikal yang khas dengan instrumen tradisional 
seperti Agukng, Dau, Tuma, dan Solekng yang dimainkan secara ensambel, serta proses penyajian 
yang diawali oleh prosesi ritual  adat dan diikuti oleh pertunjukan terbuka di tengah masyarakat. 
Kedua penelitian ini menjadi fondasi dalam menelusuri sejarah tarian jonggan, yang memperlihatkan 
dinamika, fungsi, makna dan perubahan konteks pertunjukan jonggan dalam masyarakat Dayak 
Kanayatn, sekaligus menekankan urgensi pelestarian budaya lokal di tengah arus globalisasi yang 
semakin masif. 

Alasan peneliti meneliti sejarah tarian tradisonal jonggan dalam masyarakat suku Dayak 
Kanayatn provinsi Kalimantan Barat pada tahun 1998-2025, berdasarkan dari latar belakang 
masalah diatas tarian jonggan ini merupakan satu di antara warisan nenek moyang yang harus 
dilestarikan. Tarian jonggan ini semakin lama semakin ditinggalkan oleh masyarakat suku Dayak 
Kanayatn. Selain itu, peneliti memilih tari jonggan karena terdapat perubahan perkembangan  pada 
pertunjukkan dari masa ke masa. Pada masa lampau tarian jonggan sering ditarikan diacara 
syukuran, pernikahan, penyambutan tamu agung, dan ritual sakral pada suku Dayak Kanayatn, 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

237 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

namun pada saat ini tari jonggan lebih sering ditarikan di acara hiburan seperti acara pernikahan 
sehingga yang tampak jelas hanya fungsi hiburan semata.  
 
METODE 

Penelitian ini menggunakan metode historis yang bertujuan untuk merekontruksi Sejarah 
Tarian Tradisional Jonggan dalam Masyarakat Suku Dayak Kanayatn Provinsi Kalimantan Barat 
pada Tahun 1998-2025. Metode ini dipilih karena mampu memberikan pemahaman mendalam 
mengenaai transformasi sosial-budaya melalui penelusuran jejak historis yang terekam dalam 
dokumentasi, artefak, dan kesaksian oral. Tarian tradisional jonggan sebagai objek penelitian 
memiliki karakteristik historis yang kompleks, sehingga pendekatan ini dinilai paling relevan untuk 
mengeskplorasi hubungan antara budaya dan masyarakat. Tarian tradisional jonggan dipilih karena 
merupakan representasi dari identitas masyarakat suku Dayak Kanayatn yang khas dan memiliki 
fungsi dalam menjaga kelestarian budaya. Penelitian dilaksanakan di Desa Mandor, Kec. Mandor, 
Kab. Landak, Provinsi Kalimantan Barat. Proses penelitian dilaksanakan selama bulan mei hingga 
juli 2025. Penelitian ini menggunakan data deskriptif untuk menyelidiki tarian tardisional jonggan 
dalam masyarakat suku Dayak Kanayatn di provinsi Kaliamantan Barat dari tahun 1998-2025. Tiga 
metode pengumupulan data digunakan oleh peneliti dalam penelitian ini: observasi, wawancara, dan 
dokumentasi. Peneliti melakukan observasi langsung ke desa Mandor dan mencatat peristiwa dan 
data tentang tarian jonggan suku Dayak Kanayatn. Salah satu aktivitas yang dilakukan adalah 
melihat para tokoh masyarakat dan seniman untuk mendapatkan pemahaman tentang sejarah tarian 
jonggan, pemilik sanggar jonggan, tokoh adat, dan masyarakat setempat. Menurut, Louis Gottschalk 
(1975:18) metode penelitian historis merupakan suatu proses pengujian dan analisa sumber secara 
kritis laporan dari masa lampau yang mendasar pada empat tahapan pokok yakni: heuristik, kritik, 
interpretasi dan historiografi. 

 Pertama adalah Heuristik, juga dikenal sebagai pengumpulan sumber, yang merupakan 
proses mencari dan menemukan sumber-sumber penting untuk penelitian sejarah. Beberapa 
sumber yang digunakan dalam penelitian ini termasuk wawancara dengan orang-orang yang relevan 
dengan masalah dan tema penelitian, dan beberapa sumber lainnya diperoleh melalui penelitian 
pustaka, seperti jurnal, dan penelitian yang berkaitan dengan topik penelitian. Penelitian ini, empat 
narasumber diwawancarai untuk mendapat informasi, data, dan keterangan tentang subjek 
penelitian. Tujuan wawancara ini adalah untuk memastikan relevansi dan kebenaran data.  

Sumber pertama adalah Bapak Syaiful D, yang merupakan ketua Timanggong desa 
Mandor; sumber kedua adalah Bapak Robertus Heryanto, sebagai Kepala desa Mandor; sumber 
ketiga adalah Bapak Sopianus, pemilik sanggar tarian jonggan; dan sumber keempat adalah Bapak 
Kasuwan, seorang penduduk lokal. Peneliti juga mencari karya ilmiah, artikel, dan penelitian lain 
yang relevan sebagai sumber pendukung, mencari sumber internet yang relevan mendukung 
penelitian ini. Menguji sumber berarti menguji kredibilitas, otentisitas, dan relevansi sumber.  

Penelitian ini, kritik sumber ekstren dan intren digunakan. Kritik ekstren menguji kredibilitas 
sumber sejarah dan kebenaran isi atau kandungannya. Kritik intren mencoba menentukan 
kebenaran isi sumber dengan membandingkan berbagai sumber. Serta ulasan dari sumber luar  
yang memeriksa individu yang terkait dengan sumber asli seperti tokoh, penari, pemusik, dan pemilik 
sanggar jonggan. Menghubungkan fakta ke dalam penulisan sejarah yang sistematis dan ilmiah 
adalah tujuan dari tahap tiga interpretasi, atau penafsiran. Tahap ini melibatkan menganalisis dan 
menafsirkan fakta untuk menghasilkan alur yang sistematis. Sumber data baru dihubungkan, 
dianalisis, dan kemudian dibuat kesimpulan. Ini sesuai dengan tujuan interpretasi, yang adalah untuk 
menggabungkan fakta-fakta dari wawancara dengan data lain untuk menafsirkannya 

Terakhir, atau keempat, adalah historiografi, di mana fakta-fakta sejarah diterjemahkan dan 
disusun secara kronologis. Tahap ini adalah tahap akhir dari penelitian, dan kesimpulan dari proses 
penelitian disajikan dalam bentuk skripsi atau artikel. Menurut Sugiyono (2012:270), perpanjangan 
pengamatan berarti kembali ke lapangan untuk melakukan pengamatan dan melakukan wawancara 
lagi dengan narasumber atau informasi yang telah mereka temui sebelumnya. Pengujian kredibilitas, 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

238 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

teknik triangulasi menggabungkan data dari berbagai metode pengumpulan data dari sumber data 
yang ada. Penelitian ini menggunakan sistem triangulasi dengan teknik triangulasi sumber. Menurut 
Sugiyono (2012:274) menyatakan triangulasi sumber untuk menguji kredibilitas data dilakukan 
dengan cara mengecek data yang telah diperoleh melalui beberapa sumber. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil 

Perkembangan tarian jonggan pada tahun 1950 awal mula tarian ini dibentuk hingga 2025 
menunjukan perjalanan panjang yang mencerminkan dinamika sosial budaya suku Dayak Kanayatn, 
dimana pada era 1950-an hingga 1970-an tarian ini masih sangat kental dengan fungsi sakral dan 
ritualnya yang ditampilkan dalam upacara adat sebagai ekspresi spiritual dan penghormatan 
terhadap leluhur. Memasuki dekade 1980-1990an pengaruh modernisasi dan masuknya pendidikan 
formal mulai menggeser posisi tarian ini ke arah hiburan rakyat, meskipun masih dijaga oleh para 
tokoh adat di lingkungan pedalaman Kalimantan Barat. Pasca masa reformasi 1998, perhatian 
terhadap budaya lokal mulai meningkat.  

Dinamika tarian jonggan dari tahun 1998 hingga 2025 memperlihatkan transformasi yang 
begitu signifikan, dimana pada awalnya tarian ini hanya dipertunjukan secara tradisional dalam 
upacara suku Dayak Kanayatn yang bersifat sakral dan terbatas pada komunitas lokal,  kemudian 
memasuki awal tahun 2000-an mulai dipentaskan dalam berbagai festival budaya daerah dan 
nasional sebagai upaya pengenalan identitas etnis Dayak Kanayatn kepada publik luas. Sejak pra-
1990an, tarian Jonggan masih dipertunjukan dalam ritual adat seperti Naik Dango dan Gawai Dayak 
dengan pola pantun antara penari tua dan muda, namun sejak 2009 terjadi pergeseran dimana 
generasi muda lebih memilih tarian berpasangan sehingga pertunjukan jonggan beralih menjadi 
media hiburan dan kohesi sosial. Pada periode 2010-2019 adanya perubahan signifikan dalam tarian 
jonggan seperti modifikasi gerak tari, kostum, hadirnya pemimpin pentas, serta pergeseran dari 
pengiring tradisional ke format digital seperti Mp3 dan CD (Jongset) yang mengurangi peran pemain 
asli dan mencerminkan kebangkitan kembali Jonggan dalam format baru setelah nyaris punah pada 
1980-1990an. Selanjutnya pada tahun 2010-an berbagai penelitian, seperti yang dilakukan oleh 
Turyati (2013) dan peneliti lokal lainnya, mengungkapkan bahwa tarian jonggan mengandung nilai 
edukatif berupa pantun dan filosofi hidup masyarakat adat, sehingga memicu gerakan revitalisasi 
melalui pelatihan seni di sanggar-sanggar lokal, lomba-lomba tingkat pelajar, serta pelibatan 
generasi muda dalam proses kreatifnya. 

 Perkembangan ini terus berlanjut hingga era 2020-an saat digitalisasi budaya mulai 
dimanfaatkan secara intensif, dimana dokumentasi tarian jonggan disebarluaskan melalui media 
sosial dan kanal pendidikan digital, kolaborasi lintas daerah dan akademik mulai dilakukan untuk 
memperkuat eksistensinya, dan pemerintah daerah bersama lembaga adat mulai memasukkan 
tarian jonggan sebagai materi muatan lokal di sekolah-sekolah, menjadikannya tidak hanya sebagai 
warisan budaya yang dilestarikan, tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter, identitas 
budaya, dan media pembelajaran kontekstual yang mendukung pendidikan multikultural di 
Kalimantan Barat. Tahun 2021 dianalisis memiliki fungsi utama sebagai hiburan, ekspresi syukur 
dan penguat kohesi budaya masyarakat Dayak, sehingga akhirnya pada tahun 2022 ditetapkan 
sebagai Warisan Budaya Tak Benda (WBTB) Indonesia dan dipromosikan secara digital oleh Bupati 
Landak, Karolin Margret Natasa. Pada Mei 2023, tarian Jonggan tampil di Pekan Gawai Dayak 
(PGD) di Pontianak dengan melibatkan penonton untuk ikut menari sebagai wujud ekspresi 
kebersamaan dalam karnaval budaya, hingga tahun 2025 terus dipromosikan oleh pemerintah 
daerah melalui penampilan di acara Komisi V DPR RI serta festival tingkat regional sebagai simbol 
kebudayaan dan identitas Kalimantan Barat. 

 
Dinamika Tarian Jonggan Pada Suku Dayak 

Menurut Bapak Syaiful D, sebagai timanggung dan mantan DPRD Kabupaten Landak, 
dinamika yang dialami tarian jonggan saat ini, sangat perlu diperhatikan karna era yang sudah 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

239 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

memasuki era teknologi, hal ini membuat esensi dari jonggan bahkan maknanya pun sudah mulai 
menyimpang dari esensi dan makna yang sesungguhnya, yang dimana saat ini tarian jonggan  sudah 
menggunakan yang namanya jonggan kaset (Jongset) ini menggeser keaslian dari musik yang 
benar-benar lahir dari suara dentuman alat-alat musik. Hal ini juga menyebabkan  keterlibatan 
pencinta musik tradisional dalam tarian jonggan pun melemah karna merasa sudah tidak lagi diikut 
sertakan dalam tarian jonggan ini.  

Dengan maknanya sendiri hal ini juga sudah mulai bergeser dimana makna jonggan yang 
sesungguhnya untuk mengungkapkan rasa syukur karna keberhasilan masyarakat Dayak dalam 
bekerja dan melakukan upacara adat lainnya sebelum memulai acara tarian jonggan ini juga sudah 
mulai menyimpang dimana orang-orang hanya datang untuk berjoget saja terkesan hanya sebagai 
hiburan semata. (Wawancara dengan Bapak Syaiful D, 26 Mei 2025) juga mengatakan bahkan dulu 
tarian jonggan ini sifat dari narasi yang dinyanyikan dalam syairnya itu berbalas pantun, sehingga ini 
tidak mudah dilakukan oleh sembarangan orang. untuk saat ini dalam syair tarian jonggan sudah 
tidak berbalas pantun seperti dulu. 

Perkembangan tarian jonggan ini adalah bagian dari perubahan yang terjadi karna ini salah 
satu warisan leluhur yang harus kita lestarikan maka perlu diperhatikan. “Tarian jonggan dari dulu 
jika diselenggarakan selalu menggunakan busana adat, memakai iringan musik tradisional, dan 
memiliki aturan antara penari dan peserta yang ikut berjoget dipanggung (panebeng) leluhur sudah 
membuat sesuai dengan etika” ujar Bapak Robertus Haryanto selaku Kepala Desa Mandor, 26 Mei 
2025. Hasil wawancara, beliau menyayangkan pergeseran makna tarian jonggan. Saat ini tarian 
jonggan sudah memakai pakaian bebas, iringan musik yang berasal dari handphone bahkan aturan 
dalam menari pun sudah tidak berlaku, dimana peserta yang ikut naik ke panggung boleh menari 
dengan bebas gaya tanpa ada aturan. Hal ini yang menjadikan makna tarian jonggan ini bergeser 
begitu drastis.   

Bapak Kades juga menyampaikan bahwa dari 3.800 jiwa desa Mandor hanya satu orang 
saja yang bisa melakukan ritual adat untuk memulai jonggan (Nyangahatn) hal ini menunjukan 
bahwa ketertarikan masyarakat Dayak terhadap tarian jonggan ini pun menurun akibat kemajuan 
zaman sehingga banyak terjadi kelangkaan pencinta budaya tarian jonggan ini. “Tarian jonggan 
merupakan dari bagian seni tradisi dari Dayak Kanayatn yang bersifat komersial, karena 
menciptakan lapangan pekerjaan” ujar Sopianus sebagai pemilik jonggan yang ada di desa Mandor. 
Tarian jonggan dayak kanayatn ini memang memiliki dinamika yang luarbiasa, dari yang dulu hanya 
sebagai kreasi seni saja namun untuk era saat ini tarian jonggan juga merupakan suatu pekerjaan 
bagi wanita masyarakat Dayak. Sebagai seseorang yang memiliki jonggan bapak Sopianus memiliki 
tujuan untuk melestarikan tarian jonggan ini dan motivasinya yang juga ingin membuka lapangan 
pekerjaan bagi wanita Dayak karna kesulitan dalam mencari pekerjaan khususnya di wilayah desa 
Mandor. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

Gambar 1. Bapak Syaiful D.  Timanggong Desa Mandor 

 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

240 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

Berdasarkan hasil wawancara bersama narasumber, peneliti menyimpulkan tarian jonggan, 
sebagai warisan budaya suku Dayak Kanayatn, mengalami perubahan signifikan seiring 
perkembangan zaman, khususnya di era teknologi. Menurut tokoh adat dan pemangku kepentingan 
seperti Bapak Syaiful D dan Bapak Robertus Haryanto, esensi dan makna asli dari tarian ini mulai 
menyimpang. Penggunaan musik rekaman (jongset) menggantikan alat musik tradisional 
mengurangi keterlibatan para pemusik lokal, dan makna jonggan sebagai ungkapan rasa syukur kini 
bergeser menjadi sekadar hiburan. Selain itu, perubahan dalam busana, aturan menari, dan 
hilangnya tradisi berbalas pantun turut mengurangi nilai sakral dan adat dalam pertunjukan ini. 
Kondisi ini diperparah oleh kurangnya generasi muda yang mampu melakukan ritual pembuka 
jonggan (Nyangahatn). Namun, dari sisi lain, seperti yang disampaikan oleh Bapak Sopianus, tarian 
Jonggan juga berkembang menjadi bentuk seni komersial yang membuka lapangan pekerjaan bagi 
perempuan Dayak. Maka, meskipun Jonggan mengalami dinamika, upaya pelestarian tetap penting 
agar nilai budaya dan identitas masyarakat Dayak tetap terjaga.   

 
Tarian Jonggan Dalam Kehidupan Sosial Dan Budaya Masyarakat Dayak Kanayatn 

Tarian jonggan memiliki peran penting bagi kehidupan sosial masyarakat Dayak karena 
mengikat persaudaraan sesama orang Dayak dengan cara menari bersama dan kelompok 
berpasangan serta bernyanyi dengan gaya pantun (Yudhi Alan Setiawan et.al 2017) . Pada aspek 
kehidupan sosial tarian jonggan menjadi tempat untuk masyarakat Dayak bersyukur dan bersenang-
senang setelah letihnya bekerja. Tidak hanya itu, pada keseharian masyarakat Dayak Kanayatn, 
tarian jonggan tidak hanya menjadi sarana untuk senang-senang saja tetapi menjadi  media 
sosialisasi dan kebersamaan, karena didalamnya terdapat komunikasi dan interaksi. Kehidupan 
sosial masyarakat Dayak Kanayatn tidak terlepas dari alam dan adat isti-adatnya, tarian jonggan 
mengambil peran sebagai simbol rasa syukur, sebagai identitas budaya bahkan sebagai penyalur 
nilai-nilai budaya yang harus di lestarikan. “Namun untuk saat ini khususnya di desa Mandor tarian 
jonggan sudah kurang diminati karena di nilai sudah tertinggal zaman”. Ujar Bapak Syaiful D, dari 
penuturan tersebut beliau menjelaskan karena tarian jonggan ini dianggap tertinggal zaman hal ini 
disebabkan sebagian besar masyarakat Mandor didominasi oleh kaum muda yang kurang 
memperhatikan budaya-budaya leluhur. 

 Peminat Tarian jonggan di desa Mandor sangat menurun karena didominasi oleh 
banyaknya kaum muda. Kepala desa Mandor Bapak Robertinus Heryanto menyatakan “Kalau di 
masyarakat hukum adat tentu akan sangat berfungsi, namun jujur saja jika di Mandor ini tidak 
berfungsi”. Kepala desa Mandor menyatakan hal tersebut memiliki alasan yang sangat kuat. Beliau 
menganggap di desa nya peminat tarian jonggan ini sangatlah sedikit bahkan di acara-acara penting 
pun seperti naik dango tarian jonggan kurang diminati oleh masyarakat Dayak itu sendiri, mereka 
lebih memilih DJ, bahkan band-band lokal yang mereka anggap lebih baik dari tarian jonggan. Beliau 
juga menghimbau kepada seluruh kaum muda di desa Mandor untuk terus melestarikan budaya 
leluhur ini karena ini merupakan identitas masyarakat Dayak Kanayatn. “Peran tarian jonggan 
terhadap kehidupan sosial mengajarkan etika dan sopan santun” menurut bapak Sopianus sebagai 
pemilik jonggan. Namun beliau juga menyanyangkan saat ini sudah banyak pemilik jonggan yang 
tidak menjaga keaslian tarian jonggan karena hanya memikirkan keuntungan mendapatkan uang 
saja sehingga banyak penari-penari jonggan yang bisa menari dengan gaya bebas sudah tidak 
menggunakan dasar-dasar etika leluhur. Menurut beliau ini terjadi karena faktor uang dan zaman 
sehingga hal-hal seperti ini dapat merusak etika budaya yang sudah lama terbentuk. Beliau juga 
menyampaikan bahwa mereka pemilik jonggan tidak mengharapkan seperti itu tapi karena komersial 
banyak orang yang melakukannya, meskipun demikian beliau tetap menjaga keaslian nilai-nilai 
tarian jonggan itu sendiri. 
 

 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

241 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

            Gambar 2. Bapak Robertus Heryanto, Kepala Desa Mandor 

 

Peneliti menyimpulkan tarian jonggan memiliki potensi yang krusial pada bidang sosial dan 
budaya masyarakat Dayak Kanayatn. Tarian ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga 
menjadi media untuk mempererat persaudaraan, mengungkapkan rasa syukur, serta menyalurkan 
nilai-nilai adat dan budaya. Pada kehidupan sosial, Jonggan menjadi wadah interaksi dan sosialisasi 
masyarakat, yang mengandung nilai etika dan sopan santun. Namun, di tengah arus modernisasi, 
minat terhadap tarian jonggan di desa Mandor menurun drastis, terutama di kalangan generasi muda 
yang lebih tertarik pada hiburan modern seperti DJ dan band lokal. Akibatnya, fungsi sosial dan 
budaya tarian ini mulai terpinggirkan. Selain itu, komersialisasi juga menyebabkan terjadinya 
pergeseran nilai, di mana beberapa pihak lebih mengutamakan keuntungan daripada menjaga 
keaslian dan etika leluhur dalam pertunjukan Jonggan. Meski begitu, masih ada tokoh-tokoh seperti 
Bapak Sopianus yang berkomitmen untuk melestarikan tarian ini sesuai dengan nilai-nilai budaya 
asli. Hal ini menegaskan bahwa pelestarian tarian jonggan sangat penting sebagai bagian dari 
identitas dan warisan budaya Dayak Kanayatn.     

 
Dampak Tarian Jonggan Bagi Suku Dayak, Dan Relevansinya Terhadap Pendidikan 

Tarian jonggan tentu memiliki dampak yang cukup signifikan terhadap suku Dayak, karena 
tarian ini sebagai identitas suku Dayak Kanayatn. Oleh sebab itu tarian jonggan tenatunya harus 
dilestarikan oleh generasi muda saat ini. Namun dari hasil wawancara bersama bapak Syaiful D 
menegaskan bahwa “Tentu ini menjadi tanggungjawab kita bersama, namun disisi lain dinas 
pendidikan malah menghapus muatan lokal yang ada di sekolah” 26 Mei 2025. Beliau juga 
menyinggung soal keberadaan pemeritah daerah yang seharusnya menjadi sentral dalam 
pelestarian untuk bisa menghimbau kepada seluruh sekolah agar terus melestarikan tarian jonggan 
ini bukan malah menghapus muatan lokal didalam kurikulum belajar. Bila perlu membuat kebijakan 
yang mewajibkan setiap sekolah yang memiliki potensi untuk melestikan tarian jonggan tersebut. 
“Problemnya, ada muatan lokal namun tidak spesifik membahas Dayak” Ujar Kepala desa Mandor 
bapak Robertus Haryanto 26 Mei 2025. Wawancara bersama Kades, beliau menegaskan mestinya 
ini harus menjadi kebijakan kepala dinas pendidikan untuk menghimbau kepada seluruh sekolah, 
karena 80% pendudukan di kabupaten Landak ini mayoritas suku Dayak. Beliau juga memberikan 
saran untuk masing-masing bidang seni budaya benar-benar diduduki orang-orang yang memiliki 
potensi soal budaya leluhur Dayak agar memberikan pelajaran khusus bagi anak-anak muda 
masyarakat Dayak, walau sebagian mungkin anak-anak ada yang tidak suku paling tidak mereka 
mengerti budaya leluhur orang Dayak.  

Menurut bapak Sopianus “jonggan memiliki relevansinya terhadap pendidikan untuk 
mengenang bahkan menggali kembali sejar ah seni tradisi suku Dayak Kanayatn” 26 Mei 2025. 
Beliau juga memperjelas bahwa tarian jonggan ini akan memberikan dampak yang sangat penting 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

242 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

bagi identitas Dayak Kanayatn karena suku Dayak bagian dari sub suku yang artinya setiap sub suku 
memiliki ciri khas budaya masing-masing sebagai identitasnya. Tentu ini harus diperhatikan dan 
dilestarikan agar kita tidak kehilangan identitas sebagai suku dayak kanayatn. 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
Gambar 3. Bapak Sopianus, pemilik jonggan 

 

Kesimpulan dari pendapat narasumber bahwa tarian jonggan memiliki dampak besar 
terhadap pelestarian identitas budaya suku Dayak Kanayatn. Sebagai simbol budaya dan jati diri, 
jonggan perlu dijaga dan dilestarikan oleh generasi muda. Namun, pelestarian ini menghadapi 
tantangan serius, terutama dalam dunia pendidikan. Menurut Bapak Syaiful D dan Bapak Robertus 
Haryanto, kebijakan penghapusan muatan lokal di sekolah-sekolah menghambat upaya pelestarian 
budaya, padahal pendidikan seharusnya menjadi sarana utama dalam memperkenalkan dan 
menjaga budaya lokal seperti tarian jonggan. Kurikulum saat ini dianggap belum spesifik membahas 
budaya Dayak, meskipun mayoritas penduduk di daerah tersebut berasal dari suku Dayak. Oleh 
karena itu, diperlukan kebijakan dari dinas pendidikan yang mendukung pengajaran budaya lokal 
secara lebih konkret dan mendalam. Selain itu, menurut Bapak Sopianus, tarian Jonggan memiliki 
relevansi penting terhadap pendidikan karena dapat menjadi media untuk menggali sejarah, nilai-
nilai, serta seni tradisi suku Dayak Kanayatn. Melalui pendidikan, anak-anak dapat mengenal dan 
mencintai budaya mereka, sehingga identitas sebagai bagian dari sub suku Dayak tetap terjaga. 
Dengan demikian, pelestarian tarian Jonggan tidak hanya menjadi tanggung jawab masyarakat adat, 
tetapi juga pemerintah dan institusi pendidikan sebagai pilar penting dalam pewarisan budaya. 
 
Pembahasan 

Suku Dayak Kanayatn adalah salah satu sub-etnis yang ada dipulau Kalimantan Barat, yang 
dikenal memiliki sistem nilai, adat-istiadat, bahasa serta kebudayaan khas yang diwariskan secara 
turun-temurun oleh leluhurnya, termasuk dalam bentuk seni tradisional seperti tarian, musik, dan 
ritual keagamaan yang semuanya itu memiliki makna tentang kedekatan manusia dan Jubata 
(Tuhan) dan manusia dengan alam. Tarian adalah bentuk ekspresi seni yang diwujudkan melalui 
gerakan tubuh yang ritmis,teratur, dan memiliki nilai estetika, yang biasanya dilakukan untuk 
menyampaikan perasaan, ide, atau makna tertentu baik secara individu maupun kelompok 
(Sudarsono 1982:17).  

Gerakan dalam tarian sering kali disesuaikan dengan irama musik, ruang, dan waktu serta dapat 
mengandung unsur simbolik yang mencerminkan budaya, kepercayaan, atau identitas suatu 
masyarakat. Tari-tari tradisional yang bersifat magis dan sakral merupakan ekspresi jiwa manusia 
yang didominir oleh kehendak (Soedarsono, 1978:3). Sebagai bagian dari kebudayaan tarian tidak 
hanya berfungsi sebagai hiburan saja, tetapi juga menjadi media penghubung, upacara adat, dan 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

243 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

pelestarian nilai-nilai tradisional dan budaya. Tarian jonggan berasal dari masyarakat suku Dayak 
Kanayatn yang mendiami wilayah Kalimantan Barat khususnya kabupaten Landak dan sekitarnya.  

Tarian ini memiliki akar budaya yang kuat dan telah diwariskan secara turun-temurun oleh 
leluhur sebagai bagian dari tradisi lisan dan ritual adat. Jonggan pada awalnya dipentaskan dalam 
acara-acara adat tertentu, seperti upacara panen, pesta rakyat, serta perayaan sukacita yang 
berkaitan dengan kehidupan sosial masyarakat Dayak Kanayatn. 

 Sejarah menyebutkan, jonggan tidak hanya menjadi sarana hiburan, tetapi juga merupakan 
media komunikasi budaya yang sarat dengan nilai-nilai kebersamaan, rasa syukur, penghormatan 
terhadap alam, serta ikatan spiritual dengan leluhur. Syair-syair pantun yang dibawakan dalam tarian 
ini menggambarkan pesan moral, sindiran sosial, hingga nasihat kehidupan yang membuat jonggan 
tidak hanya sekadar sebuah tarian, melainkan ekspresi dari kehidupan dan kearifan lokal masyarakat 
Dayak Kanayatn.  

Dinamika tarian jonggan dalam masyarakat Dayak Kanayatn menunjukkan adanya perubahan 
fungsi, dan makna yang berlangsung dari masa ke masa sering dengan perkembangan sosial, 
budaya dan politik di kabupaten Landak. Awalnya, tarian jonggan berfungsi sebagai pernyataan 
ekspresi kegembiraan yang muncul secara spontan dalam acara adat seperti panen, pernikahan, 
dan Gawai Dayak serta memiliki keterkaitan erat dengan nilai-nilai sakral dan kebersamaan 
komunitas. Berdasarkan data historis yang diperoleh melalui wawancara dengan tokoh adat, 
pengamatan langsung, serta dokumentasi lisan, tarian ini mulai mengalami transformasi signifikan 
sejak tahun 1998 hingga saat ini. Pengaruh modernisasi, pariwisata budaya, media, serta program 
pelestarian seni mendorong perubahan dari fungsi ritual ke arah pertunjukan formal, baik dalam 
konteks festival daerah, promosi pariwisata, maupun pendidikan seni budaya. Hal ini 
memperlihatkan bahwa tradisi bukan sesuatu yang bersifat statis, melainkan bersifat dinamis dan 
adaptif terhadap konteks zaman. 

 Sebagaimana dikemukan oleh Suparlan (2002), tradisi dalam masyarakat lokal akan selalu 
berada dalam tekanan antara pelestarian dan perubahan akibat masuknya nilai-nilai luar. 
Masyarakat Dayak Kanayatn yang kental dengan adat istiadat, ritual leluhur serta alam yang 
dianggap sebagai kawasan yang sangat sakral, menandakan bahwa keadaan yang saat-saat ini 
terjadi sangat memprihatinkan kawasannya hingga adat istiadatnya. Kehidupan dunia maya atau 
teknologi sangat bedampak spesifik bagi kesadaran masyarakat Dayak dalam menjaga dan 
melestarikan budaya, dimana adat, ritual dan kesakralan budaya leluhur dianggap sudah tidak 
relevan lagi dengan keadaan dunia saat ini sehingga mengakibatkan banyak masyarakat Dayak 
Kanayatn yang meninggalkan budaya leluhur.  

Meski terjadi transformasi, tarian jonggan tetap mempertahankan unsur inti seperti gerakan 
kolektif, pola irama yang khas, dan semangat kebersamaan sebagai identitas budaya Dayak 
Kanayatn. Namun demikian, ada kekhawatiran akan terjadinya penyimpangan makna jika 
transformasi tidak dibarengi dengan pelestarian nilai-nilai aslinya. Penelitian ini menyadari 
keterbatasan data tertulis tentang bentuk awal jonggan, sehingga sebagian besar bergantung pada 
narasi lisan yang memiliki potensi subjektivitas. 

Penelitian ini mengungkapkan dinamika signifikan dalam perjalanan tarian tradisional jonggan 
di tengah masyarakat Dayak Kanayatn di Kalimantan Barat dari tahun 1998-2025. Jonggan yang 
dahulu memiliki, sarat makna, adat dan spritual, kini mengalami pergeseran fungsi menjadi bentuk 
hiburan semata, seiring masuknya pengaruh modernisasi dan teknologi. Pada awalnya, Jonggan 
memiliki makna sakral sebagai wujud syukur atas hasil panen, sarana mempererat tali 
persaudaraan, serta media pendidikan nilai-nilai etika dan budaya. Tarian ini biasanya ditampilkan 
dalam upacara adat seperti Naik Dango, pernikahan , dan gawai Dayak, dengan pengiring alat musik 
tradisional serta syair pantun berbalas sebagai simbol komunikasi budaya. Namun, hasil wawancara 
dengan tokoh masyarakat menunjukan bahwa kini tarian jonggan mengalami degradasi nilai.  

Penggunaan rekaman musik (jongset) menggantikan musik asli, pakaian adat digantikan 
busana bebas, bahkan struktur syair tradisional berbalas pantun mulai ditinggalkan. Kehilangan 
esensi ini menandakan pudarnya nilai sakral dalam pertunjukan jonggan. Dampaknya terlihat dalam 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

244 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

kehidupan sosial masyarakat Dayak Kanayatn, khususnya di desa Mandor, dimana generasi muda 
mulai menjauh dari jonggan dan lebih tertarik pada hiburan modern seperti DJ, dan band. 
Keengganan mereka untuk melestarikan budaya leluhur memperkuat kekhawatiran akan hilangnya 
identitas budaya. Bahkan, hanya satu orang di desa yang kini mampu melakukan ritual pembuka 
jonggan (Nyangahatn), menandakan semakin langkanya pelaku budaya. Meskipun begitu, terdapai 
sisi positif dari transformasi ini.  

Tarian jonggan telah berkembang menjadi potensi ekonomi, membuka lapangan pekerjaan bagi 
perempuan Dayak, seperti yang disampaikan oleh pemilik sanggar Bapak Sopianus. Komersial ini, 
walaupun memiliki resiko terhadap keaslian budaya, juga menjadi daya dorong bagi pelestarian 
dalam konteks yang lebih praktis dan fungsional. Pada konteks pendidikan, pembahasan ini 
menyoroti peran penting institusi formal. Sayangnya, muatan lokal budaya Dayak justru di hapus dari 
kurikulum. Padahal pendidikan merupakan sarana strategis untuk pewarisan budaya. Narasumber 
mengusul agar kebijakan pendidikan lebih spesifik mengakomdasi nilai-nilai lokal, khususnya 
budaya Dayak Kanayatn yang merupakan mayoritas di wilayah tersebut. Dengan demikian, 
pembahasan ini memperlihatkan bahwa pelestarian jonggan memerlukan sinergi antara masyarakat 
adat, institusi pendidikan, dan pemerintah daerah. Perubahan zaman adalah keniscayaan, namun 
identitas budaya dapat tetap dijaga bila dikelola dengan bijak dan berlandaskan pada nilai-nilai luhur 
warisan leluhur. 

 
PENUTUP 

Perjalanan panjang tarian jonggan dari tahun 1950 hingga 2025 menunjukan transformasi 
yang dinamis, mencerminkan adaptasi budaya Dayak Kanayatn terhadap perubahan sosial, politik, 
dan teknologi. Fungsi awal tarian jonggan yang sakral dalam upacara adat, jonggan bertransformasi 
menjadi seni pertunjukan yang inklusif, edukatif, dan representatif dalam berbagai forum budaya. 
Reformasi, modernisasi, serta era digital telah mendorong revitalisasi jonggan melalui pelatihan, 
festival, hingga integrasi dalam pendidikan lokal. Penetapan sebagai Warisan Budaya Tak Benda 
(WBTB) Indonesia pada tahun 2022 menjadi tonggak penting pengakuan nasional terhadap identitas 
budaya Dayak Kanayatn. Hingga tahun 2025, jonggan tidak hanya menjadi simbol pelestarian 
warisan budaya luhur, tetapi juga menjadi media penguatan karakter, kohesi sosial, dan pendidikan 
multikultural di Kalimantan Barat. Dengan demikian, jonggan merepresentasikan keberlanjutan 
budaya yang mampu bertahan dan berkembang melalui kolaborasi komunitas, lembaga adat, 
pemerintah, dan regenerasi muda. Tarian jonggan menunjukan bahwa tarian ini mengalami 
perkembangan seiring waktu, baik dari segi fungsi, bentuk pertunjukan, maupun nilai-nilai yang 
dikandungnya. Aspek kehidupan sosial dan budaya, tarian jonggan berperan sebagai media 
ekspresi, sarana mempererat hubungan sosial, serta bentuk pelestarian tradisi dan identitas kultural 
masyarakat dayak kanayatn.  

Tarian jonggan memberikan sisi positif bagi komunitas Dayak. Tidak hanya dalam 
memperkuat jati diri budaya, namun juga relevan untuk dunia pendidikan karena memuat unsur 
pembelajaran nilai, sejarah lokal, serta keterampilam seni yang dapat diintegrasikan ke dalam proses 
pendidikan formal maupun nonformal. Tarian jonggan semakin mengalami degradasi nilai bahkan 
keberadaannya. Kepekaan masyarakat adat pun semakin menurun karena kemajuan zaman yang 
modern. Pelestarian tarian jonggan membutuhkan kerja sama antara masyarakat adat dan 
pemerintah daerah. Perubahan zaman tidak dapat dihindari kemajuan teknologi juga akan semakin 
masif. Oleh sebab itu masyarakat dan pemerintah daerah harus memiliki kesadaran akan hal ini, 
yang dapat menggeser kebudayaan lokal masyarakat suku Dayak Kanayatn. Dampak dengan 
adanya kemajuan teknologi akan dapat menghilangkan kearifan lokal. Namun hal ini bisa diatasi jika 
pemerintah serta masyarakat Dayak bisa saling menjaga untuk tetap melestarikan budaya leluhur. 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji secara lebih mendalam tentang makna 
simbolik dan estetika tarian jonggan serta membandingkan dinamika, menganalisa perannya dalam 
memperkuat identitas budaya dan kehidupan sosial masyarakat Dayak Kanayatn serta meneliti 
dampaknya terhadap pelestarian budaya, pendidikan, dan pemberdayaan masyarakat lokal. 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695


Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora 
Vol. 10  No.1                                            Februari 2026 
Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet                                                     DOI: 10.36526/js.v3i2.5913 

 
 

245 
 

Research Article                                                                                                                                                  e-ISSN: 2541-6130  p-ISSN: 2541-2523 
 

 
 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Fitriany. A., & Fajriyah. I. (2015) Sejarah Budaya Kawin Siri di Desa Kalisat Kecamatan Rembang 

Kabupaten Pasuruan . Jurnal Edukasi, 1(2) 253-274. 
Louis Gottschalk. Mengerti Sejarah. Jakarta: Armico. 1975 
M. Aristo Ranto M., Christianly Jeri Silaban (2022) Bentuk Penyajian dan Fungsi Jonggan di Desa 

Bebatung Kecamatan Mandor Kabupaten Landak. TACET (Jurnal Pendidikan dan Kajian 
Seni, 1(2), pp. 28-35. 

Parsudi Suparlan (2002) Multikulturalisme. Jurnal Ketahanan Nasional, VI(1). 
Soedarsono. 1978. Kamus Istilah : Tari dan Karawitan. Jakarta: Proyek Penelitian Bahasa dan 

Sastra Indonesia dan daerah.  
Sudarsono. 1982. Pengantar Pengetahuan Tari. Jakarta: Depdiknas. 
Sugiyono, (2017). Metode Penelitian Kuantitatif dan R&D. Bandung: Alfabet.  
Sugiyono, 2010. Memahami Peneltian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabet Penelitian 

Kualitatif, Bandung: Rosda 
Sugiyono. 2012. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. Bandung. Alfabet 
Turyati (2015).  Pertunjukan Jonggan Dalam Konteks Sosial Kemasyarakatan Suku Dayak 

Kanayatn. E-Jurnal ISBI Bandung (Institut Seni Budaya Indonesia), 25(3). 
Wibowo, S. (2022). Kesenian Topeng Dalang Sumenep Tahun 2000-2010: Nilai sejarah dan budaya 

terhadap perilaku moral masyarakat. Jurnal Ilmu Sejarah dan Budaya, 12(1). 
Yovi Kristova, Henny Sanulita, Imma Fretisari (2014) Analisis Fungsi Tari Jonggan Pada Suku Dayak 

Kanayatn Kabupaten Landak. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Khatulistiwa (JPPK), 
3(8) 

Yudhi Alan Setiawan, Agus Syahrani, Imma Fretisari. (2017) Bentuk Penyajian Tari Jonggan Suku 
Dayak Kanayatn di Kecamatan Kubu, Kabupaten Kubu Raya. Jurnal Pendidikan dan 
Pembelajaran Khatulistiwa (JPPK), 6(8). 

Kasuwan. (2025. Mei 26). Wawancara tentang Sejarah Tarian Jonggan di Kalimantan Barat. 
(bersama masyarakat lokal dayak) 

Robertus Haryanto. (2025. Mei 27). Wawancara tentang Sejarah Tarian Jonggan di Kalimantan 
Barat. (bersama bapak Kepala Desa Mandor) 

Sopianus. (2025. Mei 29). Wawancara tentang Sejarah Tarian Jonggan di Kalimantan Barat. 
(bersama pemilik sanggar tarian jonggan) 

Syaiful D. (2025. Mei 28). Wawancara tentang Sejarah Tarian Jonggan di Kalimantan Barat. 
(bersama Timanggong Desa Mandor) 

https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

