Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

REDEFINING MOTHERHOOD IN EARLY 20TH-CENTURY BUMIPUTERA
WOMEN'S PRESS

Redefinisi Keibuan Dalam Pers Perempuan Bumiputera Awal Abad Ke-20
Zellica Vanudia Amundari

Fakultas llmu Budaya Universitas Gadjah Mada
zelyciaamundari@gmail.com

(*) Corresponding Author
zelyciaamundari@gmail.com

How to Cite: Zellica Vanudia Amundari. (2025). Redefining Motherhood In Early 20th-Century Bumiputera Women's Press.
doi: 10.36526/js.v3i2.5844

Abstract
Received: 19-07-2025  In the early 20th century, the rise of the Bumiputera women'’s press in the Dutch East Indies
Revised: 21-09-2025 marked a significant turning point in the negotiation of women'’s roles and identities under
Accepted: 24-10-2025  colonial rule. Despite its historical importance, the role of print media in shaping gender
discourses among indigenous women remains understudied. This article addresses that gap
by analyzing how the concept of motherhood was constructed, negotiated, and redefined in

Keywords: Soenting Melajoe and Poetri Hindia—two pioneering publications managed by and for
Motherhood, Bumiputera women. Grounded in cultural history and employing discourse analysis as its main
Women'’s Press, method, this study examines the representation of motherhood within the intersecting
Bumiputera Women, frameworks of colonialism, early nationalism, and emerging ideas of modernity. The findings
Dutch East Indies. reveal a marked transformation in the image of the mother: from a domestic caretaker confined

to the household to a moral agent, educator, and symbol of collective female awakening. This
redefinition was shaped by the influences of the colonial Ethical Policy, discourses of female
emancipation, and the increasing presence of educated women in public life. The study
concludes that motherhood in the Bumiputera women’s press functioned not as a fixed ideal,
but as a dynamic and contested category—through which women actively participated in the
rearticulation of identity, nationhood, and gender roles within the colonial society.

PENDAHULUAN

Awal abad ke-20 di Hindia Belanda ditandai oleh perubahan besar dalam struktur sosial
masyarakat Bumiputera, seiring munculnya pendidikan Barat dan gagasan emansipasi. Dalam
konteks ini, media cetak menjadi instrumen penting bagi artikulasi wacana modernitas, termasuk
oleh dan untuk perempuan. Kehadiran media perempuan, yang dikelola dan ditulis oleh perempuan
Bumiputera, memberikan ruang baru bagi perempuan untuk terlibat dalam produksi pengetahuan,
perdebatan publik, dan pembentukan identitas kolektif (Wieringa, 1995; Blackburn, 2004).

Salah satu media pertama yang memperlihatkan dinamika tersebut adalah Soenting
Melajoe, didirikan tahun 1912 di Padang oleh Roehana Koeddoes, seorang tokoh penting dalam
sejarah jurnalisme dan pendidikan perempuan Indonesia (Blackburn, 2008). Surat kabar ini
diterbitkan dalam bahasa Melayu dan ditujukan kepada pembaca perempuan, membahas isu-isu
seperti pendidikan, moralitas, adat, dan hak-hak perempuan. Inisiatif ini lahir dari konteks
Minangkabau yang unik, di mana sistem matrilineal dan pendidikan Islam modern bertemu dengan
ide-ide kolonial tentang kemajuan (Locher-Scholten, 2000).

Berbeda dengan media arus utama kolonial yang umumnya dikendalikan oleh laki-laki
Eropa atau elite priyayi, Soenting Melajoe menjadi ruang otonom yang memungkinkan perempuan
menyampaikan pandangan mereka atas persoalan sosial, termasuk kritik terhadap adat patriarkal,
poligami, dan keterbatasan pendidikan bagi perempuan (Wieringa, 1995). Pers berperan penting
dalam membentuk pemahaman baru tentang perempuan sebagai subjek aktif dalam masyarakat

2500


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

kolonial. Surat kabar-surat kabar ini tidak hanya menyuarakan pentingnya pendidikan bagi
perempuan, tetapi juga menggugat peran tradisional yang selama ini dilekatkan pada figur ibu.
Keibuan dalam narasi pers perempuan tidak lagi hanya dilihat sebagai kodrat biologis atau fungsi
domestik, melainkan sebagai peran sosial dan kultural yang dapat diberdayakan untuk mendukung
kemajuan bangsa. Representasi keibuan dalam media ini mengandung nilai-nilai ideologis yang
merefleksikan ketegangan antara modernitas kolonial, norma adat, dan semangat emansipasi.

Dalam konteks kolonialisme, negara kolonial memandang ibu sebagai medium strategis
dalam membentuk keluarga Bumiputera yang “beradab,” sehat, dan taat kepada norma moral
kolonial. Namun, dalam wacana yang berkembang di kalangan perempuan terpelajar Bumiputera,
figur ibu ditampilkan sebagai pendidik utama anak-anak bangsa, penjaga moralitas, dan pelaku
perubahan sosial. Dengan kata lain, ibu dalam wacana perempuan Bumiputera dimaknai sebagai
agen modernitas yang terlibat dalam proyek kemajuan. Narasi ini menunjukkan bahwa keibuan tidak
bersifat universal atau ahistoris, melainkan dibentuk melalui proses sosial, politik, dan budaya yang
kompleks.

Studi tentang keibuan sebagai konstruksi sosial telah lama menjadi perhatian dalam kajian
feminis. Karya-karya seperti “Of Woman Born: Motherhood as Experience and Institution” oleh
Adrienne Rich (2021) dan “Maternal Thinking: Toward a Politics of Peace” oleh Sara Ruddick (1990)
menegaskan bahwa keibuan adalah praktik yang bersifat politis dan ideologis. Dalam konteks
kolonial, Ann Laura Stoler menunjukkan bagaimana proyek kolonial turut membentuk dan mengatur
praktik keibuan demi kepentingan reproduksi kekuasaan. Di Indonesia sendiri, kajian Julia
Suryakusuma (2011) dalam “lbuisme Negara: Konstruksi Sosial Keperempuanan Orde Baru”
menjadi salah satu kontribusi penting dalam menjelaskan bagaimana rezim Orde Baru
mengonstruksi figur ibu sebagai instrumen negara melalui peran domestik dan moral. Meskipun
fokusnya pada periode pascakolonial, konsep “ibuisme negara” relevan untuk melihat bagaimana
keibuan juga pernah dimobilisasi secara ideologis dalam masa kolonial, meskipun dengan logika
dan kepentingan yang berbeda.

Lebih lanjut, dalam dua dekade terakhir, kajian mengenai sejarah perempuan di Hindia
Belanda telah mengalami perkembangan signifikan. Namun, sebagian besar studi tersebut masih
berfokus pada figur-figur emansipatoris seperti Raden Ajeng Kartini atau Rasuna Said, dan pada isu
pendidikan sebagai wahana utama proyek modernitas kolonial. Schulte Nordholt (2011), misalnya,
melalui tulisannya dalam Journal of Southeast Asian Studies menyoroti bagaimana struktur kolonial
memproduksi subjek-subjek modern melalui pendidikan dan birokrasi, tetapi tidak menempatkan
perempuan sebagai aktor utama dalam proses ini. Sementara itu, Andaya (2006) menawarkan
kerangka historis tentang peran perempuan di Asia Tenggara awal modern, namun tidak secara
spesifik menyoroti negosiasi identitas perempuan dalam konteks Hindia Belanda abad ke-20.

Studi yang menelaah media perempuan, khususnya surat kabar seperti Soenting Melajoe,
sebagai ruang artikulasi identitas perempuan Bumiputera juga masih terbatas. Media ini kerap
dibahas dalam kerangka sejarah pers atau sebagai bagian dari narasi besar gerakan perempuan
awal, namun belum banyak yang membedahnya sebagai ruang diskursif di mana gagasan-gagasan
tentang keibuan, peran domestik, dan identitas perempuan dinegosiasikan. Sears (1996)
menunjukkan bagaimana konstruksi feminin dalam wacana negara membentuk relasi kuasa antara
negara, perempuan, dan seksualitas. Namun pembahasan tersebut lebih banyak tertuju pada
periode pascakolonial dan belum menyentuh secara mendalam peran media perempuan di masa
kolonial.

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini diarahkan untuk mengkaji secara mendalam
bagaimana konsep keibuan dikonstruksi dan diredefinisi dalam media perempuan Bumiputera awal
abad ke-20. Penelitian ini berupaya menjawab pertanyaan utama: bagaimana figur “ibu”
direpresentasikan dan dinegosiasikan dalam wacana yang berkembang di surat kabar perempuan
seperti Soenting Melajoe dan Poetri Hindia, serta bagaimana representasi tersebut merefleksikan
ketegangan dan interaksi antara norma tradisional, struktur kolonial, dan semangat modernitas?

2501


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

Dengan menelaah peran media sebagai arena produksi wacana, studi ini bertujuan untuk
memperlihatkan bahwa keibuan bukanlah konsep yang statis, melainkan medan negosiasi sosial-
politik yang mencerminkan dinamika perubahan identitas perempuan dalam masyarakat kolonial.

METODE

Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan metode sejarah, berfokus pada analisis
sumber-sumber primer dari awal abad ke-20 di Hindia Belanda. Sumber utama berasal dari surat
kabar dan majalah yang memuat suara, pemikiran, dan representasi perempuan Bumiputera
mengenai isu keibuan, pendidikan, moralitas, dan peran sosial mereka dalam masyarakat kolonial.
Surat kabar Soenting Melajoe menjadi objek utama kajian, khususnya edisi 27 Juni 1913 yang
menampilkan cerita naratif “Nasimah, Belandja,” serta edisi 5 Desember 1919 yang memuat artikel
opini pendidikan oleh A. Karim berjudul “Bagaimanakah Anak2 Boemi Poetri Haroes Dididik.” Kedua
teks tersebut dipilih karena memperlihatkan artikulasi eksplisit tentang tanggung jawab keibuan dan
pendidikan dalam bingkai modernitas dan adat Minangkabau.

Selain Soenting Melajoe, penelitian ini juga mengacu pada artikel-artikel yang berasal dari
surat kabar dan majalah berbahasa Belanda seperti De Locomotief, Bataviasch Nieuwsblad, Het
Koloniaal Weekblad, dan Het Katholicke Schoolblad, yang memuat liputan tentang organisasi
perempuan Bumiputera, pidato-pidato publik, pandangan masyarakat Inlander, serta opini mengenai
pendidikan dan posisi perempuan. Di antaranya adalah laporan pertemuan Boedi Oetomo (1918),
pidato Mevrouw Datoe Toemenggoeng tentang posisi perempuan Bumiputera (1931), artikel tentang
organisasi perempuan (1914), serta rubrik-rubrik yang mencerminkan respons publik terhadap
praktik sosial dan kesehatan. Artikel-artikel ini mewakili jenis teks seperti esai naratif, opini, liputan
kegiatan, dan refleksi sosial yang menunjukkan keterlibatan perempuan atau diskursus tentang
perempuan dalam ranah publik kolonial.

Seluruh sumber primer diperoleh melalui akses digital terhadap arsip surat kabar dan
dokumen resmi, termasuk koleksi Perpustakaan Nasional Republik Indonesia, KITLV Leiden, dan
basis data Delpher.nl. Sumber-sumber tersebut kemudian dianalisis menggunakan tahapan
metodologis sejarah yang mencakup heuristik (pengumpulan sumber), kritik sumber (penilaian
otentisitas dan konteks), interpretasi (pembacaan isi dalam kerangka historis), dan historiografi
(penyusunan narasi berbasis analisis kritis). Selain itu, digunakan pula dokumen resmi seperti
Staatsblad van Nederlandsch-Indié (1910) dan laporan-laporan parlemen Hindia Belanda (Verslag
der Handelingen van de Tweede Kamer der Staten-Generaal tahun 1902-1915) sebagai latar
kebijakan kolonial yang mempengaruhi diskursus perempuan.

Untuk menganalisis isi teks, pendekatan analisis wacana sejarah digunakan guna
mengidentifikasi bagaimana figur “ibu” direpresentasikan, dikategorikan, dan diperdebatkan. Proses
analisis dilakukan melalui pengamatan terhadap struktur narasi dan pemaknaan simbolik yang
muncul dalam artikel-artikel tersebut, terutama dalam hal dikotomi antara keibuan tradisional dan
keibuan modern, atau antara domestik dan sosial. Dengan memerhatikan relasi antara bahasa,
kekuasaan, dan identitas, pendekatan ini memungkinkan pembacaan bahwa keibuan dalam media
perempuan tidak hanya bersifat reflektif, tetapi juga produktif—membentuk imajinasi sosial dan
posisi perempuan dalam proyek modernitas kolonial.

Sumber-sumber sekunder, seperti buku sejarah, artikel ilmiah, dan kajian feminis,
digunakan untuk memperkuat kerangka konseptual dan mendukung interpretasi terhadap dinamika
sosial yang memengaruhi representasi keibuan. Dengan menempatkan surat kabar perempuan
sebagai situs wacana, penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa keibuan merupakan medan
negosiasi ideologis, tempat perempuan Bumiputera mereformulasi peran mereka dalam masyarakat
kolonial yang sedang mengalami transformasi.

2502


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

HASIL DAN PEMBAHASAN
Munculnya Perempuan Bumiputera Terdidik

Kemunculan perempuan terdidik di Hindia Belanda menandai perubahan penting dalam
struktur sosial kolonial sekaligus menjadi katalis bagi redefinisi keibuan yang sebelumnya
dikonstruksi secara kaku oleh norma patriarkal dan kolonial. Akses terhadap pendidikan
memungkinkan perempuan mengeksplorasi wacana baru tentang hak, peran, dan identitas,
sehingga tugas keibuan tidak lagi dimaknai secara sempit sebagai fungsi biologis atau domestik,
tetapi juga sebagai tanggung jawab sosial dan politik. Dalam konteks ini, pelaksanaan Politik Etis
pada awal abad ke-20 menjadi titik tolak penting. Kebijakan ini, dengan slogan “irigasi, emigrasi, dan
edukasi,” diusung sebagai bentuk tanggung jawab moral setelah masa eksploitasi sistem tanam
paksa. Namun, pada kenyataannya, proyek-proyek tersebut tidak sepenuhnya diarahkan untuk
pemerataan akses, termasuk di bidang pendidikan, melainkan tetap mengukuhkan ketimpangan
struktural.

Dalam kerangka kolonial, pendidikan diposisikan sebagai instrumen modernisasi, tetapi
dimaknai sebagai alat domestikasi dan pengendalian sosial. Sistem pendidikan yang dikembangkan
oleh pemerintah Hindia Belanda tidak ditujukan untuk membebaskan subjek kolonial, melainkan
untuk mereproduksi hierarki sosial. Perempuan menjadi kelompok yang mengalami dampak paling
kompleks, karena mereka menghadapi batasan berlapis: sebagai Bumiputera dan sebagai
perempuan. Dalam sistem ini, mereka menjadi target dari kebijakan pendidikan yang selektif dan
tidak setara.

Gagasan “hutang budi” dari C. Th. van Deventer dan para pendukung Politik Etis
mendorong pembangunan sekolah-sekolah Bumiputera, termasuk bagi anak perempuan (Van
Deventer, 1899). Namun, implementasinya jauh dari ambisi awal. Usulan Menteri Fock untuk
mendirikan 700 sekolah rakyat pada 1906 hanya menghasilkan lima sekolah pada 1907, 75 sekolah
pada 1908, dan 77 sekolah pada 1909 (Van Deventer, 1912). Ini mencerminkan keterbatasan
anggaran dan kurangnya kemauan politik kolonial untuk menciptakan transformasi pendidikan
secara menyeluruh. Pendidikan tetap bersifat eksklusif dan berfungsi sebagai penanda legitimasi
kekuasaan kolonial.

Perempuan Bumiputera mengalami keterpinggiran dalam sistem ini. Sekolah-sekolah yang
menerima murid perempuan umumnya hanya menjangkau kalangan elite. Normaalschool dan
Meisjes Normaalschool (MNS) yang beroperasi di kota-kota besar seperti Batavia, Bukittinggi, atau
Surakarta lebih selektif secara sosial dan ekonomi. Data Tweede Kamer der Staten-Generaal
memperlihatkan bahwa sebagian besar siswi berasal dari keluarga pegawai negeri, guru,
bangsawan, atau pedagang kaya. Tahun 1901, sekolah asrama di Tomohon mencatat 67 siswi,
seluruhnya dari keluarga elite (Tweede Kamer der Staten-Generaal, 1902). Dua tahun kemudian,
normaalschool di Batavia mencatat 28 peserta perempuan, seluruhnya dari kalangan elite (Tweede
Kamer der Staten-Generaal, 1903). Pada 1906, normaalschool yang sama menerima 135 peserta,
128 di antaranya adalah perempuan (Tweede Kamer der Staten-Generaal, 1906), yang dilatih untuk
menjadi guru dasar. Meski angka ini tampak menjanjikan, fokus pendidikannya tetap terbatas pada
pelatihan domestik dan sosial.

Sekolah-sekolah asrama lain seperti yang di Tomohon pun tetap menjadi ruang eksklusif.
Tahun 1910 mencatatkan 105 siswa, 98 di antaranya perempuan dari latar elite (Tweede Kamer der
Staten-Generaal, 1911). Tahun 1914 jumlahnya meningkat menjadi 116 siswa perempuan dengan
latar serupa (Tweede Kamer der Staten-Generaal, 1915). Kurikulum yang diajarkan tetap
menekankan keterampilan domestik seperti menjahit, menyulam, dan pelatihan guru dasar, tanpa
membuka akses ke bidang ilmu non-domestik atau jenjang pendidikan tinggi. Pendidikan tersebut
lebih berfungsi untuk melanggengkan struktur sosial kolonial ketimbang memberdayakan
perempuan secara menyeluruh.

2503


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

Pendidikan perempuan diarahkan secara ideologis. Fungsi domestik menjadi tujuan utama,
ditanamkan melalui kurikulum yang mengajarkan keterampilan rumah tangga, moralitas, dan
pengasuhan anak. Bahkan sekolah bidan (vroedvrouwenschool) hanya memberikan pelatihan medis
dasar. Akses ke pendidikan kedokteran lanjutan seperti STOVIA ditutup bagi perempuan hingga
1912 (“Tiende Bondsvergadering van Boedi Oetomo,” De Locomotief, 4 Juli 1918). Ketika Marie
Thomas diterima di STOVIA dan menjadi dokter perempuan pertama Hindia Belanda, hal tersebut
merupakan pengecualian, bukan perubahan sistemik.

Sistem pendidikan kolonial juga diklasifikasikan secara rasial. Sekolah seperti Europeesche
Lagere School (ELS) ditujukan bagi anak-anak Eropa, Hollandsch-Chineesche School (HCS) bagi
Tionghoa kaya, sedangkan perempuan Bumiputera hanya dapat mengakses volksschool yang
memiliki fasilitas dan kurikulum terbatas. Statistik tahun 1916 menunjukkan hanya 16% dari siswa
HIS adalah perempuan, dan sebagian besar berasal dari kelas elite. Biaya sekolah yang mencapai
36 gulden per tahun menjadi hambatan besar bagi keluarga Bumiputera miskin.

Distribusi geografis pendidikan juga timpang. Sekolah perempuan lebih banyak dibangun
di kota besar, sementara desa tetap terisolasi. Meski begitu, sistem kolonial menyisakan ruang
resistensi. Perempuan yang berhasil masuk ke sistem pendidikan kolonial mulai menggunakan
keterampilan baca-tulis dan wacana publik untuk mengekspresikan identitas baru sebagai
perempuan modern. Pendirian Taman Poestaka pada 1910 (Staatsblad van Nederlandsch-Indié
1910 no. 5) dan Balai Poestaka pada 1917 (Swantoro, 2016) menjadi bagian dari kebijakan literasi
kolonial yang dimaksudkan sebagai instrumen kontrol, namun secara paradoks juga memberi ruang
terbatas bagi artikulasi pengetahuan baru.

Modernitas di Hindia Belanda tidak sekadar representasi nilai-nilai Barat, tetapi medan
negosiasi antara kekuasaan kolonial dan masyarakat lokal. Dalam medan ini, perempuan terdidik
menjadi agen modernitas yang aktif membentuk ulang struktur sosial, identitas, dan pengetahuan.
Walau mula-mula dimasukkan dalam sistem pendidikan kolonial untuk dijinakkan, sebagian
perempuan justru menegosiasikan ruang-ruang tersebut untuk membentuk agensi intelektual dan
sosial yang kritis.

Pendidikan membuka kemungkinan baru: keterampilan literasi, perluasan jaringan, dan
akses terhadap wacana kemajuan. Tokoh seperti Kartini, Dewi Sartika, dan Roehana Koeddoes
memperlihatkan bagaimana literasi dan kesadaran sosial melahirkan narasi tandingan. Kartini, walau
tidak mengenyam pendidikan tinggi, menulis secara sistematis tentang ketidakadilan gender dan
keterbatasan pendidikan dalam surat-surat kepada Abendanon. Pernyataannya, “Kami tidak hidup,
kami hanya menunggu mati,” mencerminkan stagnasi perempuan dalam tatanan patriarkal. Surat-
surat ini kemudian diterbitkan dalam Door Duisternis tot Licht (1911). Dewi Sartika mendirikan
Sekolah Istri di Bandung tahun 1904, mengajarkan baca-tulis dan keterampilan praktis. Pendekatan
berbasis komunitas memungkinkan munculnya kesadaran baru tentang perempuan. Roehana
Koeddoes, redaktur perempuan pertama di Hindia Belanda, menerbitkan Soenting Melajoe sejak
1912, yang menjadi wadah bagi perempuan Minangkabau menyuarakan pendapat tentang adat,
pendidikan, dan hak perempuan (Darwis, 2013).

Agensi perempuan terdidik juga meluas di luar tokoh besar. Mereka mendirikan sekolah,
menjadi guru, dan aktif dalam organisasi seperti Putri Mardika yang didirikan di Batavia tahun 1912
(Wiroloekito, 1914). Melalui aktivitas ini, mereka membangun jaringan kolektif yang memperkuat
posisi perempuan dalam masyarakat kolonial. Namun, penting dicatat bahwa agensi ini bersifat tidak
merata. Banyak perempuan tetap tidak memiliki akses terhadap pendidikan dan media, terhambat
oleh buta huruf, mobilitas terbatas, serta tekanan adat dan agama konservatif. Agensi perempuan
terdidik harus dilihat sebagai proses bertahap dan dinamis. Mereka bukan sekadar produk
kolonialisme, tetapi aktor penting dalam pembentukan modernitas lokal. Melalui refleksi, resistensi,
dan reinterpretasi, perempuan terdidik membentuk identitas sebagai perempuan modern yang kritis
terhadap struktur sosial kolonial. Mereka tidak hanya simbol kemajuan, tetapi juga motor aktif dari
proses modernisasi Hindia Belanda.

2504


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Vol.9 No.6

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora

Desember 2025

Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet

DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

Tabel berikut merangkum pergeseran makna keibuan dari model tradisional menuju model
modern sebagaimana tercermin dalam wacana media perempuan Bumiputera:

Tabel 1. Transformasi Keibuan dalam Wacana Perempuan Bumiputera Awal Abad ke-20

Dimensi Keibuan Tradisional Keibuan Modern Implikasi
Peran Sosial Penjaga rumah tangga; Agen pendidikan; Legitimasi agensi
pengasuh anak; pelindung kesehatan  perempuan dalam ruang

subordinat dari suami

keluarga; pengelola rumah
tangga rasional

domestik dan sosial

Relasi Gender Tunduk pada struktur Relasi reflektif berbasis Tantangan  terhadap
patriarkal ~ adat  dan pengetahuan dan dominasi laki-laki dan
kolonial tanggung jawab moral struktur adat

Artikulasi dalam Tidak hadir atau  Menulis di media Pembentukan wacana

Media direpresentasikan ~ oleh  perempuan; menyuarakan  alternatif yang
pihak lain kritik dan tuntutan sosial membentuk kesadaran

kolektif

Institusionalisasi  Berbasis adat atau Diperkuat oleh pendidikan, Basis  kultural  bagi
agama; peran turun- organisasi  perempuan, gerakan perempuan
temurun dan modernisasi

Transformasi ini juga tidak terbatas pada dimensi pendidikan semata, melainkan meluas ke
aspek-aspek lain dalam kehidupan modern, termasuk gaya hidup, kesehatan, dan pengelolaan
rumah tangga. Dalam wacana yang dibangun oleh media perempuan Bumiputera, keibuan mulai
diasosiasikan dengan efisiensi, rasionalitas, dan kesadaran akan pentingnya kebersihan serta gizi
keluarga. lbu tidak lagi diposisikan sebagai penjaga tradisi yang pasif, tetapi sebagai manajer rumah
tangga modern yang terampil dan visioner. Pergeseran ini menunjukkan bahwa redefinisi keibuan
tidak hanya bersifat ideologis, tetapi juga praktis, menyentuh kehidupan sehari-hari perempuan dan
membentuk identitas sosial mereka sebagai agen modernitas dalam ranah domestik.

Keibuan Sebagai Agen Pendidikan

Secara umum, masyarakat membentuk stereotip gender melalui nilai-nilai budaya yang
diwariskan turun-temurun, terutama dalam sistem patriarki. Sistem ini memposisikan perempuan
sebagai pihak yang harus tunduk dan melayani laki-laki. Sejak dini, anak-anak diajarkan untuk
bertindak sesuai peran gender yang telah ditentukan secara kultural—laki-laki sebagai pencari
nafkah, perempuan sebagai penjaga rumah tangga (Latifa dan Pribadi, 2022). Konstruksi semacam
ini mengakar kuat sejak masa Hindia Belanda, ketika ide tentang perempuan disusun dalam
kerangka kolonial dan patriarkal yang saling memperkuat. Pada masa tersebut, perempuan
dikonstruksikan dalam wacana keibuan (moederschap) yang menekankan peran mereka dalam
ruang domestik: mendidik anak, melayani suami, dan menjaga rumah tangga.

Namun, pada awal abad ke-20, redefinisi terhadap peran ini mulai muncul, seiring hadirnya
golongan perempuan Bumiputera terdidik. Media perempuan seperti Soenting Melajoe menampilkan
gagasan keibuan yang lebih kompleks: bukan sekadar peran domestik, melainkan fungsi intelektual,
moral, bahkan politis. Dalam kerangka ini, keibuan menjadi sarana pendidikan karakter bangsa.
Seperti ditulis dalam Soenting Melajoe edisi 5 Desember 1919 No. 48, dalam artikel berjudul
“Bagaimanakah Anak2 Boemi Poetra Harus Dididik?” (Karim, 1919), ibu diposisikan sebagai
pendidik utama anak yang harus membentuk karakter nasional: kerja keras, kejujuran, sopan santun,
dan keberanian.

Lebih jauh, keibuan juga dikaitkan dengan praktik pengasuhan yang berbeda dari model
yang berkembang dalam masyarakat kolonial Eropa. Dalam masyarakat Belanda di Hindia Belanda,
misalnya, praktik menyerahkan pengasuhan anak kepada pengasuh dari kalangan Bumiputera

2505


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

merupakan hal yang lazim, terutama di kalangan elite perkotaan. Iklan-iklan yang menawarkan jasa
pengasuhan sering muncul dalam surat kabar kolonial, menunjukkan bahwa ibu-ibu Eropa tidak
selalu hadir secara langsung dalam pengasuhan anak mereka.

Kinderjuffrouw gevraagd

voor de verzorging van een 4 jarig
jongetie door Mevr. VAN ARCKFN,
(ang Pool, No. 2 Weltevreden, 9320

T ST SR TSR So .
Gambar 1. Iklan lowongan pekerjaan untuk pengasuh
Sumber; Bataviaasch Nieuwsblad edisi 21 Oktober 1911

Pola ini menggambarkan struktur relasi kelas dan ras yang tajam, di mana perempuan
Bumiputera berperan sebagai pekerja domestik bagi keluarga Eropa, tetapi tidak memiliki otoritas
atas nilai-nilai pendidikan yang diajarkan. Sebaliknya, dalam narasi yang berkembang di kalangan
perempuan Bumiputera, pengasuhan dipandang sebagai tanggung jawab moral dan sosial yang
tidak bisa dialihkan begitu saja. Wacana yang dimunculkan menolak ketergantungan pada sistem
pengasuhan kolonial dan menekankan perlunya keterlibatan langsung ibu dalam membentuk
karakter anak.

Model asuh kolektif seperti yang dikenal dalam sistem matrilineal Minangkabau (Valentina,
2018), di mana peran mamak sangat dominan dalam pendidikan anak, juga mulai dipertanyakan.
Dalam struktur keluarga tradisional, tanggung jawab pengasuhan tidak hanya dibebankan kepada
ayah dan ibu, tetapi juga kepada kerabat dalam garis ibu. Namun, melalui refleksi kritis dalam media
perempuan, muncul dorongan untuk menegaskan kembali kehadiran ibu sebagai figur sentral yang
berperan aktif dalam perkembangan anak, baik secara emosional, moral, maupun intelektual.
Redefinisi keibuan ini sejalan dengan apa yang disebut Adrienne Rich sebagai reclamation of
motherhood—yakni bagaimana perempuan mengambil alih makna keibuan dari bentuk yang
dilegitimasi patriarki dan negara, menjadi bentuk pengalaman yang memberdayakan (Rich, 1976).
Dalam konteks Hindia Belanda, perempuan terdidik mulai menolak definisi keibuan yang
dikonstruksikan kolonialisme dan budaya patriarkal lokal. Mereka menyadari bahwa peran ibu bukan
sekadar reproduksi biologis atau fungsi sosial yang tunduk pada laki-laki, tetapi juga aktor dalam
produksi wacana, moralitas, dan pendidikan bangsa.

Transformasi keibuan ini tidak bersifat statis, melainkan merupakan hasil dari proses
negosiasi historis antara nilai-nilai tradisional, intervensi kolonial, dan aspirasi modernitas. Secara
ringkas, pergeseran makna keibuan dari tradisional ke modern dapat digambarkan sebagai berikut:

Tabel 2. Transformasi Keibuan dari Tradisional ke Modern dalam Konteks Pendidikan

Aspek Keibuan Tradisional  Keibuan Modern Implikasi
Fungsi Utama Reproduksi dan Pendidikan moral, Perempuan dilihat sebagai aktor
pengasuhan advokasi sosial pembangunan generasi dan
transformasi sosial
Ruang Peran Domestik dan privat ~ Publik, intelektual, dan  Ibu mulai memasuki ruang publik
politis dan menegosiasikan otoritas
moral di luar rumah
Representasi Simbol kehormatan Agen rasional, pendidik  Keibuan menjadi basis legitimasi
Budaya keluarga generasi, pelaku bagi partisipasi sosial dan politik
perubahan perempuan

2506


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

Hubungan Tidak terhubung Diarahkan oleh proyek  Perempuan menjadi target
dengan Negara  langsung etis kolonial dan maupun pelaksana dari proyek
nasional modernisasi bangsa

Produksi Lisan, adat, praktik Tulisan, sekolah, media  Perempuan berpartisipasi dalam

Pengetahuan sehari-hari massa penciptaan wacana dan
konstruksi ideologis baru

Nilai yang Kesabaran, Pengetahuan, Penekanan pada rasionalitas,

Diutamakan kepatuhan, moralitas, kesadaran etika sosial, dan otonomi

keharmonisan adat sosial intelektual perempuan

Penting untuk membaca proses ini secara kritis. Seperti ditunjukkan oleh Stoler (2002),
kolonialisme bukan hanya menaklukkan wilayah, melainkan juga mengatur emosi, moralitas, dan
relasi gender. Perempuan, dalam sistem ini, tidak hanya dikontrol secara politik, tapi juga dijadikan
simbol kemurnian moral keluarga kolonial. Ketika perempuan Bumiputera menyuarakan model
keibuan yang baru, mereka tidak sepenuhnya keluar dari kerangka yang telah diatur kekuasaan
kolonial. Bahkan, redefinisi keibuan sebagai “ibu pendidik bangsa” tetap dibentuk dalam konteks
proyek etis dan moral kolonial. Di titik ini, seperti dicatat Suryakusuma (2011) dalam gagasannya
tentang State Ibuism, negara (baik kolonial maupun nasional) kerap mengatur perempuan melalui
glorifikasi peran keibuan—mewajibkan perempuan mendidik anak dan melayani negara lewat
keluarga, bukan sebagai individu bebas.

Redefinisi keibuan dalam media perempuan Bumiputera pada masa kolonial memang
tampak progresif. Namun, secara sosial, ia tetap bersifat elitis. Akses terhadap pendidikan—yang
menjadi prasyarat munculnya kesadaran kritis—hanya tersedia bagi perempuan dari kelas
menengah ke atas, seperti anak bangsawan, guru, atau pegawai. Sebagian besar perempuan
Bumiputera tetap buta huruf dan tidak memiliki akses ke surat kabar atau sekolah (lihat Tweede
Kamer der Staten-Generaal, 1903, 1906, 1911). Dengan demikian, gagasan “ibu sebagai pendidik
bangsa” menjadi privilese intelektual kelas elite, bukan representasi kolektif seluruh perempuan
Bumiputera. Hal ini menimbulkan dilema: apakah wacana emansipatoris yang berkembang benar-
benar memberdayakan semua perempuan, ataukah hanya segelintir perempuan yang telah
melewati ambang modernitas kolonial? Dalam kerangka ini, redefinisi keibuan menjadi proyek
ideologis ganda: di satu sisi membebaskan, di sisi lain tetap terjebak dalam kerangka kelas dan
struktur kolonial.

Meskipun eksklusif, redefinisi ini tetap memiliki dampak historis penting. la menjadi batu
loncatan bagi terbentuknya kesadaran kolektif di kalangan perempuan terdidik bahwa keibuan bukan
sekadar peran privat, tetapi juga peran politis. Tokoh-tokoh seperti Dewi Sartika, Roehana
Koeddoes, dan Kartini menyuarakan pentingnya perempuan terlibat dalam pendidikan, media, dan
organisasi sosial. Inilah yang kemudian menginspirasi berdirinya organisasi-organisasi perempuan
awal seperti Putri Mardika (1912) dan Poetri Hindia (1913), yang memperjuangkan hak perempuan
atas pendidikan, pernikahan yang adil, dan partisipasi dalam kehidupan publik.

Dengan menjadikan keibuan sebagai panggilan moral-politik, perempuan Bumiputera
terdidik berhasil membangun wacana alternatif yang menantang posisi subordinat mereka dalam
sistem kolonial dan patriarki lokal. Perubahan ini membuka jalan bagi lahirnya gerakan perempuan
nasional pada 1920-an hingga Kongres Perempuan pertama tahun 1928. Dalam konteks inilah,
redefinisi keibuan harus dilihat tidak hanya sebagai pergeseran peran, tetapi sebagai proyek
kesadaran sejarah yang berakar dari pengalaman, literasi, dan pembentukan solidaritas.

Keibuan dan Gaya Hidup Modern

Dalam media cetak yang ditujukan bagi perempuan Bumiputera pada awal abad ke-20,
keibuan tidak hanya dimaknai sebagai tanggung jawab domestik semata, tetapi juga sebagai bagian
dari transformasi gaya hidup yang berlandaskan nilai-nilai modernitas. Perempuan mulai memaknai
dirinya sebagai sosok modern yang aktif mengatur kehidupan rumah tangga dengan cara-cara yang

2507


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

rasional, efisien, dan berorientasi pada kesejahteraan keluarga. Gaya hidup modern di sini
mencakup pengelolaan tubuh, konsumsi, kesehatan, serta keterlibatan ibu dalam aktivitas ekonomi
produktif dan strategis.

Narasi-narasi ini menampilkan perempuan bukan hanya sebagai penjaga moral rumah
tangga, tetapi juga sebagai manajer rumah tangga modern yang sadar akan pentingnya pola hidup
sehat, efisiensi ekonomi, dan keterampilan praktis. Dalam kerangka ini, keibuan tidak lagi sekadar
naluriah atau “alami”, melainkan menjadi proyek sadar yang dikembangkan melalui pendidikan,
pengalaman, dan pertimbangan rasional. Pandangan ini beririsan dengan gagasan Rich (1976)
tentang “motherhood as institution vs. motherhood as experience”, di mana perempuan terdidik di
Hindia Belanda tampak sedang membangun pengalaman keibuan sebagai agensi sosial yang
reflektif, bukan sekadar institusi yang dikontrol negara atau budaya.

Sebagai contoh, dalam salah satu tulisannya, Soendari menekankan keterhubungan antara
gaya hidup sehat dengan struktur sosial ekonomi masyarakat. la menulis: “Kesehatan dan kehidupan
kita bergantung pada makanan yang baik. Tetapi apakah kita bisa mendapatkan makanan yang baik
tanpa para petani yang bekerja keras di ladang, tanpa para perempuan yang memanen padi, tanpa
mereka yang menumbuk beras dengan penuh tenaga?” (Soendari, 1914). Di sini, kita melihat
bagaimana Soendari membingkai peran ibu bukan hanya sebagai konsumen pasif, tetapi sebagai
aktor yang memahami dan menghargai kerja kolektif dalam rantai produksi pangan. Perspekif ini
memperluas keibuan ke dalam ranah reproduksi sosial, di mana perempuan memelihara tidak hanya
keluarga, tetapi juga sistem kehidupan kolektif.

Namun, penting dicatat bahwa transformasi ini tidak sepenuhnya bebas dari batas-batas
ideologis yang lebih besar. Seperti dikemukakan oleh Stoler (2002), kolonialisme tidak hanya
mengatur ruang dan ekonomi, tetapi juga membentuk moralitas, afeksi, dan gender melalui politics
of intimacy. Dalam konteks Hindia Belanda, wacana perempuan modern sebagai pengatur rumah
tangga yang bersih, sehat, dan tertib merupakan bagian dari agenda kolonial dalam menciptakan
keluarga bumiputera yang “beradab” namun tetap terkendali. Jadi, meskipun perempuan tampak
diberdayakan, model gaya hidup modern yang dikonstruksi juga mengandung bentuk-bentuk disiplin
kolonial yang lebih halus—terutama dalam hal pengaturan tubuh, konsumsi, dan hubungan
domestik.

Soendari misalnya, mendorong perempuan untuk membuat pakaian sendiri sebagai bentuk
penghematan dan kemandirian: “Bayangkan betapa berharganya jika seorang perempuan bisa
membatik kainnya sendiri dan kain suaminya...” (Soendari, 1914). Meskipun tampak progresif, narasi
ini tetap bergerak dalam kerangka moral kerja keras, efisiensi, dan pengabdian terhadap keluarga—
nilai-nilai yang selaras dengan apa yang oleh Julia Suryakusuma (2011) sebut sebagai State Ibuism.
Dalam kerangka ini, negara (kolonial dan kemudian nasional) mengatur perempuan melalui
glorifikasi keibuan yang produktif namun terikat. Perempuan ideal adalah mereka yang hemat, rajin,
dan tidak boros—tetapi tidak serta-merta bebas.

Lebih jauh, media perempuan seperti Istri, Poetri Hindia, atau Soenting Melajoe mendorong
pencatatan pengeluaran, pengelolaan anggaran rumah tangga, dan regenerasi keterampilan seperti
menjahit dan membatik sebagai bagian dari identitas ibu modern. Tulisan Nasimah (1913), misalnya,
menekankan pentingnya perempuan mencatat pengeluaran agar dapat menghemat dan mencegah
konflik rumah tangga. Gaya hidup modern, dalam konteks ini, tidak diukur dari konsumsi barang
mewah atau gaya Eropa, tetapi dari kemampuan perempuan mengatur rumah tangga secara
rasional, ekonomis, dan tertib.

Namun, konstruksi ini tidak bebas dari keterbatasan struktural. Sebagian besar narasi ini
muncul dalam media yang ditulis dalam bahasa Melayu tinggi atau Belanda, dengan segmen
pembaca yang relatif terbatas: perempuan terdidik dari kalangan priyayi, guru, atau pegawai.
Mayoritas perempuan Bumiputera tetap tidak memiliki akses terhadap surat kabar, pendidikan
formal, atau literasi tinggi. Akibatnya, narasi keibuan modern ini mencerminkan pengalaman dan
aspirasi segelintir perempuan kelas menengah, bukan keseluruhan populasi perempuan. Di sinilah

2508


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

muncul kemungkinan bias representasi: karena keterbatasan arsip, bahasa, dan akses, narasi
dominan yang terekam dalam sejarah lebih banyak mewakili mereka yang memiliki modal pendidikan
dan literasi. Sementara perempuan dari lapisan bawah—petani, buruh, pelayan rumah tangga—
kemungkinan besar memiliki pandangan dan praktik keibuan yang berbeda, namun tidak terekam
secara sistematis.

Batasan ini penting untuk dikemukakan agar kita tidak serta-merta menyamakan gaya hidup
modern dengan universalitas pengalaman perempuan Bumiputera. Apa yang disebut sebagai
“modernitas” dalam media perempuan Hindia Belanda adalah hasil konstruksi kelas menengah-
terdidik yang memiliki akses terhadap bahasa dan teknologi cetak. Dengan demikian, analisis
terhadap transformasi keibuan perlu mempertimbangkan bahwa modernitas bukan hanya ideologi
kemajuan, tetapi juga proyek eksklusi simbolik yang beroperasi melalui bahasa, akses, dan
representasi.

Meskipun demikian, narasi ini tetap penting karena menunjukkan bagaimana perempuan
mulai mengklaim peran strategis dalam pengelolaan rumah tangga dan masyarakat. Keterampilan
menjahit, membatik, dan bertani tidak lagi dilihat sebagai pekerjaan rendah, tetapi sebagai bentuk
kontribusi ekonomi dan budaya yang berkelanjutan. Ketika industri tenun dan kerajinan mulai
menurun, media perempuan aktif menyerukan regenerasi keterampilan tradisional ini agar tidak
punah—sebuah upaya yang memperlihatkan bahwa modernitas tidak selalu berarti meninggalkan
tradisi, tetapi juga memodernkan praktik lama agar tetap relevan.

Dengan demikian, keibuan dalam gaya hidup modern yang dikonstruksikan media
perempuan Bumiputera merupakan artikulasi kompleks antara tradisi, efisiensi, dan moralitas publik.
Figur ibu modern adalah manajer kehidupan sehari-hari yang sadar akan kesehatan, hemat dalam
ekonomi, trampil secara praktis, dan bertanggung jawab secara sosial. Dalam hal ini, pengalaman
keibuan menjadi salah satu saluran utama di mana perempuan terdidik memaknai modernitas secara
kontekstual—bukan sebagai imitasi Barat, tetapi sebagai bentuk lokal dari kesadaran sosial dan
aspirasi masa depan

Ibu Sebagai Aktor Nasionalisme

Perkembangan media perempuan Bumiputera pada awal abad ke-20 tidak hanya
merepresentasikan aspirasi pendidikan dan moral, tetapi juga menjadi medium penting dalam
artikulasi kesadaran nasional. Dalam ruang ini, figur ibu tidak lagi ditempatkan semata-mata sebagai
penjaga harmoni rumah tangga, tetapi juga sebagai subjek moral dan sosial yang memainkan peran
strategis dalam pembangunan bangsa. Konsep keibuan mengalami peluasan makna, dari fungsi
biologis dan pengasuhan menjadi simbol perjuangan kolektif dan agen transformasi sosial. Dalam
kerangka ini, penting untuk meninjau ulang secara kritis konsep keibuan sebagai konstruksi ideologis
yang berakar dalam struktur kekuasaan kolonial dan nasional.

Rich (2021) membedakan antara motherhood sebagai pengalaman dan sebagai institusi;
dalam konteks kolonial Hindia, pers perempuan menghadirkan ibu bukan hanya sebagai figur
pengasuh tetapi juga sebagai aktor publik yang menyuarakan kepentingan kolektif perempuan. Ini
merepresentasikan pergeseran dari “motherhood as institution” menuju “motherhood as experience,”
di mana keibuan tidak lagi dimonopoli oleh tatanan negara atau agama, melainkan menjadi arena
artikulasi politik dan identitas.

Stoler (2010) menunjukkan bahwa kolonialisme tidak hanya dijalankan melalui kekuasaan
administratif dan ekonomi, tetapi juga melalui pengaturan relasi intim dan domestik. Gagasan
tentang ibu yang ideal dalam wacana kolonial Hindia, seperti yang tercermin dalam media
perempuan, merupakan bagian dari regulasi moral dan rasial yang lebih luas dalam rangka
mempertahankan batas-batas antara ‘pribumi terdidik’ dan ‘pribumi liar’. Dengan demikian, keibuan
dalam pers perempuan tidak dapat dipisahkan dari proyek kolonial untuk menertibkan tubuh dan
hasrat perempuan bumiputera.

2509


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

Sementara itu, Blackburn (2011) menekankan bahwa relasi antara negara dan perempuan
di Indonesia selalu bersifat ambivalen: negara dapat menjadi instrumen emansipasi sekaligus
pengekangan. Konsep keibuan dalam wacana media perempuan Bumiputera menunjukkan
bagaimana perempuan menegosiasikan posisi mereka di antara dua kekuatan tersebut. Mereka
tidak hanya mereproduksi ideologi gender yang dominan, tetapi juga menantangnya melalui
artikulasi aspirasi pendidikan, peran publik, dan nasionalisme.

Perempuan seperti Soendari, melalui tulisan-tulisan dalam media cetak, menyatakan
bahwa pendidikan perempuan memiliki konsekuensi langsung terhadap kemajuan bangsa. la
dengan tegas menyatakan: “Bangsa Jawa tidak dapat segera maju jika perempuan Jawa tetap dalam
ketidaktahuan.” (Soendari, 1914) Pandangan ini tidak hanya menggugat posisi subordinat
perempuan dalam masyarakat, tetapi juga menantang asumsi kolonial dan adat yang menempatkan
perempuan sebagai obyek pasif dalam proses perubahan sosial. Dalam kerangka ini, ibu diposisikan
sebagai aktor utama dalam membentuk generasi baru yang lebih sehat secara jasmani dan rohani,
serta memiliki kesadaran kebangsaan.

Pernyataan Soendari bahwa perempuan seharusnya mendapatkan pendidikan lebih tinggi
daripada laki-laki mempertegas kehadiran diskursus keibuan sebagai proyek rasional dan politis.
“Bahkan, saya berpendapat bahwa pendidikannya harus lebih jauh daripada anak laki-laki; sebab
ibu adalah sosok yang seharusnya menjaga kesehatan jasmani dan rohani anak-anaknya,
sementara tugas laki-laki hanyalah memastikan kecukupan pangan dan pakaian.” (Soendari, 1914)
Dalam logika ini, ibu tidak sekadar menjalankan peran biologis atau reproduktif, melainkan menjadi
pelaku aktif dalam proses pembentukan warga negara yang sehat dan cerdas. Gagasan ini selaras
dengan pandangan Rich tentang motherhood as experience, yakni keibuan sebagai hasil refleksi,
pendidikan, dan kesadaran diri, bukan sekadar peran yang ditetapkan oleh institusi patriarkal (Rich,
2021).

Lebih jauh, Blackburn mencatat bahwa pendidikan adalah salah satu medan utama
negosiasi antara negara dan perempuan, di mana perempuan tidak hanya menuntut hak individual,
tetapi juga memperluas mandat mereka sebagai aktor pembangunan bangsa. Dalam hal ini, keibuan
dipolitisasi—dimaknai ulang sebagai ranah kepemimpinan moral dan sosial, sejalan dengan tuntutan
modernitas (Blackburn, 2004).

Di sisi lain, reinterpretasi peran domestik ini juga bisa dibaca melalui konsep “buisme
negara” dari Suryakusuma, yakni konstruksi ideologis di mana perempuan diangkat sebagai simbol
harmoni, keteraturan, dan moralitas publik. Namun, berbeda dengan model pasif dan normatif
ibuisme Orde Baru, Soendari dan para penulis perempuan sezamannya justru menggunakan
wacana keibuan sebagai cara untuk merebut ruang otoritas, menjadikan rumah tangga sebagai titik
tolak perubahan sosial dan nasional (Suryakusuma, 2011).

Kesadaran bahwa ibu adalah figur strategis dalam pembentukan bangsa juga muncul
dalam tulisan Roehana Koeddoes. Dalam refleksinya, ia menegaskan bahwa ketimpangan
pendidikan antara laki-laki dan perempuan akan membawa konsekuensi sosial jangka panjang,
terutama dalam konteks pernikahan dan keberlanjutan komunitas. la menulis: “Supaja kelak terdapat
pertimbangan jang sehat, baik pemuda maupun pemudi, kita harus diberikan kesempatan jang sama
dalam meluaskan dunia pengetahuanja, demi kebahagiaan semua, terutama sekali kebahagiaan
anak tjutju kita dikemudian hari” (Harian Pantjasila, 1966). Dalam narasi ini, Roehana menunjukkan
bahwa keadilan gender dalam pendidikan tidak hanya penting untuk keseimbangan relasi laki-laki
dan perempuan, tetapi juga untuk menciptakan kondisi sosial yang lebih rasional dan beradab.

Keibuan dalam pemikiran Roehana dan Soendari bukan hanya urusan rumah tangga, tetapi
merupakan posisi sosial yang mengandung muatan politik. Melalui keibuan, perempuan tidak hanya
menciptakan kehidupan keluarga yang sehat dan harmonis, tetapi juga menjadi pemangku tanggung
jawab masa depan komunitas Bumiputera. Ibu dihadirkan sebagai penjaga integritas moral bangsa,
yang mampu menanamkan nilai-nilai kejujuran, ketekunan, dan rasa tanggung jawab sejak dini
dalam keluarga. Pandangan ini menjadi lebih relevan ketika dikaitkan dengan konteks kolonialisme,

2510


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

di mana sistem pendidikan dan struktur kekuasaan secara umum masih meminggirkan perempuan
Bumiputera. Dalam situasi ini, peran ibu menjadi satu-satunya saluran pendidikan informal yang
memiliki potensi besar dalam membentuk kesadaran sosial dan nasional. Dalam tulisannya,
Soendari (1914) juga mengkritik struktur pendidikan kolonial yang tidak sensitif terhadap kebutuhan
dan kodrat sosial perempuan Bumiputera. |la menekankan bahwa perempuan membutuhkan sekolah
khusus yang dikelola oleh dan untuk perempuan: “Karena orang Jawa tidak mudah mengirimkan
anak perempuannya ke sekolah campuran, pemerintah harus mendirikan sekolah khusus untuk anak
perempuan Bumiputera. Hal ini juga mencakup pendirian sekolah pelatihan bagi guru perempuan
Bumiputera, yang idealnya dipimpin oleh perempuan dan diajarkan sepenuhnya oleh tenaga
pengajar perempuan.” Gagasan ini memperlihatkan adanya tuntutan akan ruang pendidikan yang
aman, kontekstual, dan mampu memberdayakan perempuan untuk menjalankan peran keibuannya
secara lebih mandiri dan terhormat.

Lebih dari sekadar ide, konstruksi keibuan yang demikian mulai terwujud dalam berbagai
bentuk tindakan nyata. Dalam pidato yang disampaikan oleh Ny. Datoe Toemenggoeng (De
Locomotief, 1913) di hadapan Perkumpulan Hak-Hak Perempuan tahun 1913, terlihat bagaimana
perempuan mulai memproyeksikan figur ibu sebagai pelaku sejarah dan agen sosial. la
mengingatkan bahwa perempuan Indonesia sejak masa silam telah memiliki kemampuan memimpin
dan mengambil keputusan, dengan merujuk pada tokoh seperti Ratu Patni dari Majapahit. Kehadiran
perempuan dalam forum intelektual ini menandai pergeseran besar dalam posisi sosial perempuan
Bumiputera. Mereka bukan lagi sekadar objek peraturan kolonial atau adat, tetapi juga subjek yang
menyusun wacana dan menyuarakan aspirasi sosial-politik mereka. Dengan demikian, media
perempuan Bumiputera tidak hanya mencerminkan aspirasi sosial individu, tetapi juga menjadi arena
kolektif dalam menyusun ulang definisi keibuan sebagai identitas moral dan sosial yang strategis.
Figur ibu menjadi jembatan antara ruang privat dan publik, antara nilai tradisional dan modernitas,
penting bagi artikulasi emansipasi perempuan yang berakar kuat pada pengalaman dan nilai-nilai
lokal, namun terbuka terhadap arah perubahan zaman.

PENUTUP

Redefinisi keibuan yang muncul dalam pers perempuan Bumiputera awal abad ke-20
mencerminkan dinamika penting dalam sejarah kesadaran perempuan di Hindia Belanda. Namun,
perlu diakui bahwa artikulasi gagasan-gagasan progresif mengenai keibuan, pendidikan, dan peran
sosial perempuan pada masa itu sebagian besar lahir dari kalangan elite terdidik. Sosok-sosok
seperti Soendari dan Roehana Koeddoes menulis dari posisi yang relatif istimewa—memiliki akses
terhadap pendidikan, media cetak, dan jaringan sosial modern. Dengan demikian, muncul
pertanyaan kritis: sejauh mana redefinisi keibuan ini merepresentasikan pengalaman kolektif
perempuan Bumiputera secara keseluruhan?

Meskipun pada awalnya eksklusif dan terpusat di kalangan priyayi atau elite urban,
gagasan-gagasan tersebut tidak berhenti pada lapisan atas masyarakat. Melalui media perempuan,
sekolah-sekolah perempuan, dan organisasi-organisasi sosial yang berkembang di berbagai kota,
wacana ini perlahan-lahan menyebar dan menembus batas kelas. Bahkan, dalam keterbatasannya,
wacana ini mulai mempengaruhi cara masyarakat lebih luas memahami peran perempuan dan
keibuan dalam kerangka kebangsaan. Dengan kata lain, meski bersifat elitis pada mulanya, redefinisi
ini memiliki daya transformasi historis yang signifikan.

Lebih dari sekadar perubahan narasi tentang perempuan, apa yang terjadi pada awal abad
ke-20 merupakan upaya awal untuk mengklaim ruang agensi bagi perempuan sebagai aktor sosial.
Penolakan terhadap keibuan yang semata-mata dipahami sebagai tugas domestik membuka jalan
bagi perempuan untuk merebut identitas yang lebih kompleks—sebagai pendidik, manajer rumah
tangga modern, pemelihara nilai-nilai kolektif, dan partisipan aktif dalam proyek kebangsaan. Dalam
kondisi kolonial, ketika akses terhadap pendidikan dan ruang publik sangat terbatas bagi perempuan,

2511


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
I Vol. 9 No.6 Desember 2025
= Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

wacana keibuan yang dimaknai ulang ini menjadi strategi penting untuk membingkai keterlibatan
perempuan secara sah dan terhormat dalam masyarakat.

Transformasi makna keibuan ini bukan hanya gejala sosial, tetapi juga strategi politk—cara
perempuan untuk memasuki ruang publik melalui posisi yang secara budaya diterima, sambil
sekaligus menegosiasikan batas-batasnya. Inilah yang kemudian menjadi landasan penting bagi
munculnya gerakan perempuan Indonesia pada dekade-dekade berikutnya, yang tidak hanya
memperjuangkan hak-hak formal, tetapi juga membentuk ulang persepsi kolektif tentang perempuan
sebagai subjek historis. Dengan kata lain, redefinisi keibuan adalah pintu masuk menuju emansipasi
yang khas: tidak serta-merta menolak tradisi, tetapi mengolahnya menjadi sarana perjuangan yang
kontekstual dan visioner.

DAFTAR PUSTAKA

Andaya, B. W. (2006). The flaming womb: Repositioning women in early modern Southeast Asia.
University of Hawai'i Press.

Bataviasch Nieuwsblad. (1914, 8 Januari). Wiroloekito, K. Inlandsche Vrouwenorganisatie.

Blackburn, S. (2004). Women and the State in Modern Indonesia. Cambridge University Press.

Blackburn, S. (2008). Kartini and the Politics of Women's Emancipation in Indonesia. Journal of the
Royal Asiatic Society, 18(3), 377-390.

De Locomotief. (1918, 4 Juli). Tiende Bondsvergadering van Boedi Oetomo. De Locomotief:
Samarangsch Handels- en Advertentie-Blad.

De Locomotief. (1931, 14 November). De Inheemsche Vrouw De Positie der Vrouw in de Inlandsche
Samenleving: Lezing van Mevr. Datoe Toemenggoeng te Batavia.

Harian Pantjasila. (1966, Mei). Omong-omong dengan Wartawan Kawakan Nj. Roehana Khoedoes.

Het Katholiecke Schoolblad. (1912, 25 Januari). Van het Binnenhof. XXIl. DE
BEGROOTINGSDEBATTEN EN HET ONDERWIJS. Het Katholieke Schoolblad, VIII.

Het Koloniaal Weekblad. (1914, 21 Mei). Verschil van opvatting.

Het Koloniaal Weekblad. (1914, 9 Juli). Wat de Inlander Zegt: Genezing.

Latifa, I., & Pribadi, F. (2022). Stereotip gender dalam film Chaos Walking. Kronik: Journal of History
Education and Historiography, 6(1).

Locher-Scholten, E. (2000). Women and the Colonial State: Essays on Gender and Modernity in the
Netherlands Indies 1900-1942. Amsterdam University Press.

Rich, A. (2021). Of woman born: Motherhood as experience and institution (Edisi ke-10). W. W.
Norton & Company.

Ruddick, S. (1990). Maternal thinking: Toward a politics of peace. Ballantine Books.

Soenting Melajoe. (1913, 27 Juni). Nasimah. Soenting Melajoe, No. 27.

Soenting Melajoe. (1919, 5 Desember). Karim, A. Bagaimanakah Anak2 Boemi Poetri Haroes
Dididik. Soenting Melajoe, No. 48.

Stoler, A. L. (2002). Carnal knowledge and imperial power: Race and the intimate in colonial rule.
University of California Press.

Suryakusuma, J. (2011). Ibuisme negara: Konstruksi sosial keperempuanan Orde Baru. Komunitas
Bambu.

Swantoro, P. (2016). Dari buku ke buku sambung menyambung menjadi satu. Kompas Gramedia.

Siti Soendari. (tanpa tahun). Verheffing van de Inlandsche Vrouw. Dalam Onderzoek naar de
mindere welvaart der Inlandsche Bevolking op Java en Madura (Bagian V).

Tweede Kamer der Staten-Generaal. (1902). Verslag der Handelingen van de Tweede Kamer der
Staten-Generaal, 1901-1902. 's-Gravenhage: Algemeene Landsdrukkerij.

Tweede Kamer der Staten-Generaal. (1903). Verslag der Handelingen van de Tweede Kamer der
Staten-Generaal, 1902-1903. 's-Gravenhage: Algemeene Landsdrukkerij.

Tweede Kamer der Staten-Generaal. (1908). Verslag der Handelingen van de Tweede Kamer der
Staten-Generaal, 1905-1906. 's-Gravenhage: Algemeene Landsdrukkerij.

2512


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

Santhet: Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora
Vol. 9 No.6 Desember 2025
- Available online at https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet DOI: 10.36526/js.v3i2.5844

Tweede Kamer der Staten-Generaal. (1909). Verslag der Handelingen van de Tweede Kamer der
Staten-Generaal, 1910-1911. 's-Gravenhage: Algemeene Landsdrukkerij.

Tweede Kamer der Staten-Generaal. (1915). Verslag der Handelingen van de Tweede Kamer der
Staten-Generaal, 1914-1915. 's-Gravenhage: Algemeene Landsdrukkerij.

Valentina, T. R. (2018). Dinamika politik lokal di Minangkabau: Nagari dalam negara dan model
demokrasinya. Rajawali Pers.

Van Deventer, C. Th. (1899). Een eereschuld. De Gids, 63(1).

Wieringa, S. E. (1995). The Politicization of Gender Relations in Indonesia: The Indonesian Women's
Movement and the State. Asian Journal of Women’s Studies, 1(2), 23-56.

Yuliandre, D. (2013). Sejarah perkembangan pers Minangkabau (1859-1945). Gramedia Pustaka
Utama.

2513


https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://ejournal.unibabwi.ac.id/index.php/santhet
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.695

